

Беатификация глазами очевидца Человек – священная история

Наука и религия

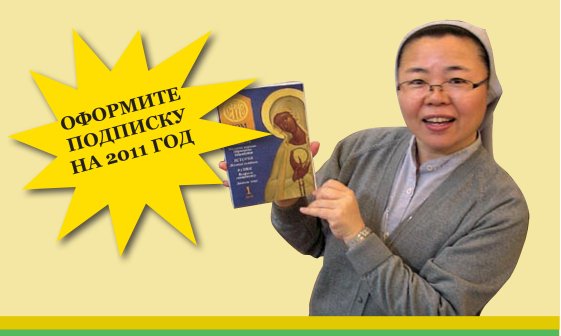
Св. Тереза – покровительница России?

Перед кем встать на колени

 $\frac{3}{2011}$ 

### «ДОМ НЕПОРОЧНОГО СЕРДЦА»

Это журнал для всей семьи, в котором люди любого возраста найдут для себя что-то интересное





ПОДАРИТЕ ПОДПИСКУ НА ЖУРНАЛ ДОМ НЕПОРОЧНОГО СЕРДЦА" НА 2012 ГОД! www.beliykamen.com

vww.beliykamen.com (812)4516840

#### СОДЕРЖАНИЕ

- 4 Слово Папы
- **5** Новости

#### **TEMA HOMEPA**

**10** Беатификация Иоанна Павла II

#### ВЕРА И РАЗУМ

- 12 Жизнь Иисуса: Местечко в Галилее
- 13 Молиться за других (2)
- 14 М. Дружков: Пятикнижие Моисеево
- **16** Д. Лялин: О "новых" догматах

#### личность и поступок

- 18 с. Франсуаза Руссель: «Каждый человек священная история»
- **20** о. Карлос Лаоз: Религии остались считанные дни?
- 23 Святой Томас Мор
- 24 с. М. Спицына: Идти дорогой доверия
- 26 Не сдавайся: Таша Денверс-Смит
- 27 КУЛИНАРИЯ

#### **TEMA HOMEPA**

28 Беатификация Иоанна Павла II

#### 34 ДЕТСКИЙ УГОЛОК

#### МАРИЯ, МАТЕРЬ НАША

- 36 Икона Казанской Божией Матери
- 39 Белый Епископ Фатимы
- 40 Молитва в честь Девы Марии

#### НАШЕ НАСЛЕДИЕ

- **42** о. Александр: св. Тереза Малая покровительница России?
- 46 М.Фатеев: Перед кем встать на колени?
- 48 Е. Андреева: Задание быть художником
- **52** Е. Мартынович: «Люди и боги» жизнь в братской любви

#### домашний очаг

- 54 о. Михаил Цымляков: Чтение Слова Божьего
- 56 Письма в редакцию
- 57 Кроссворд
- 58 ФАТИМСКАЯ ЧАСОВНЯ



#### «ДОМ НЕПОРОЧНОГО СЕРДЦА»

#### **TEMA HOMEPA:**



#### 10 Беатификация Иоанна Павла II

Поскольку Папа любил Россию, на нас лежит особая ответственность. То, что он не смог сделать сам, в связи с тем, что ему не удалось приехать в Россию, можем сделать мы. Мы можем осуществить его глубокое желание встретиться с русским народом».

#### 46 Перед кем встать на колени

Андрей Черкизов: «Тогда я понял: мне нужен посредник, отделенный от властей. И такой, перед которым я бы встал на колени. Перед Иоанном Павлом II встал бы...»

#### 48 Задание быть художником

Папа Иоанн Павел II всей своей жизнью показал нам, что не только христианское искусство, но каждое мгновение существования христианина — это свободное и радостное подражание Христу.

Журнал «ДОМ НЕПОРОЧНОГО СЕРДЦА» Учредитель ООО «Белый камень»

Свидетельство о регистрации средства массовой информации ПИ № ФС77-39904 от 20 мая 2010 года ISSN 2219-9462

Адрес редакции: Россия, 196601, Санкт-Петербург, г. Пушкин, ул. Дворцовая, 15, пом. 1. www.beliykamen.com, beliykamen.sale@gmail.com

Главный редактор: о. Александр Бургос; Зам. главного редактора: Станислав Карпенок; Корректор: Ирина Шейнман;

Дизайн и верстка: Даръя Гончарова. Станислав Карпенок

Подписано в печать: 1 июня 2011 г. Отпечатано в НЧОУ НПО «СПУ ИМ ДОНА БОСКО»
188304, г. Гатчина, Ленинградская область, ул. Чкалова, д. 7. Тел./факс (8-813-71) 2-07-10, 9-02-59. Заказ №3. Тираж 500 экз.
Использование материалов журнала возможно только с письменного разрешения редакции.
Редакция может не разделять мнение авторов публикаций.

АДРЕС РЕДАКЦИИ: Россия, 196601, Санкт-Петербург, г. Пушкин, ул. Дворцовая, 15, пом. 1 beliykamen.sale@gmail.com

## October 1997 (A) Share Control No. 3 (A) / More 2007

### Святейший Отец об Иоанне Павле II



Бенедикт XVI

этот верный сын Польши помогал верующим по всему миру без страха называть себя христианином

#### Проповедь на Мессе беатификации Папы Иоанна Павла II

Дорогие братья и сестры, сегодня наши глаза созерцают в сияющем духовном свете воскресшего Христа возлюбленного и чтимого нами Иоанна Павла II. Сегодня его имя добавляется ко множеству тех, кого он сам провозгласил святыми и блаженными в течение почти двадцати семи лет своего понтификата, тем самым решительно подчеркивая универсальный характер призвания к высотам христианской жизни, к святости, согласно учению соборной Конституции о Церкви «Lumen gentium».

(...) Кароль Войтыла принимал участие во II Ватиканском Соборе, сначала в качестве епископа-помощника, а затем и архиепископа Краковского. Он в полной мере сознавал, что посвятив Марии последнюю главу своей Конституции о Церкви, Собор тем самым провозгласил Матерь Искупителя примером и образом святости для каждого христианина и для всей Церкви. Это было богословское видение, которое Блаженный Иоанн Павел II открыл для себя еще в молодости, и затем сохранял и углублял его на протяжении всей своей жизни. Видение это выражено в библейском образе распятого Христа, у Креста которого стоит Мария, Его Мать. Эта икона из Евангелия от Иоанна (19, 25-27) стала частью епископского, а затем и папского герба Кароля Войтылы: золотой крест с буквой «М» в нижнем правом углу и девиз «Totus tuus» («Всецело Твой»), взятый из известных слов Святого Людовика Марии Гриньон де Монфора: «Я всецело твой, и все мое — твое. Я принимаю тебя как единственное свое достояние. О Мария, дай мне твое сердце» («Трактат об истинном почитании Пресвятой Девы Марии», 266).

В своем завещании новопровозглашенный блаженный писал: «Когда 16 октября 1978 года конклав кардиналов избрал Иоанна Павла II, Примас Польши, кардинал Стефан Вышиньский, сказал мне: «Задачей нового Папы Римского будет ввести Церковь в Третье тысячелетие»». И Папа добавил: «Я хочу вновь благодарить Святого Духа за великий дар II Ватиканского Собора, должником ко-

торого — вместе со всей Церковью, и особенно со всем епископатом — я себя чувствую. Я убежден, что еще многие поколения будут черпать из сокровищ, которыми одарил нас этот Собор XX века. Со своей стороны, я благодарю Вечного Пастыря, который даровал мне служить этому великому делу в течение всего моего понтификата». Что это за «дело»? Это то, о чем Иоанн Павел II сказал во время своей первой торжественной Мессы на площади Святого Петра в незабываемых словах: «Не бойтесь! Откройте, распахните двери Христу!» То, о чем вновь избранный Папа просил всех, он сам делал первым: Он открыл для Христа общество, культуру, политические и экономические системы, своей титанической силой — силой, дарованной ему от Бога вызвав волну перемен, которые стали необратимыми. Своим свидетельством веры, любви и апостольского мужества, которые сочетались в нем с огромным человеческим обаянием, этот верный сын Польши помогал верующим по всему миру без страха называть себя христианином, принадлежать к Церкви, говорить о Евангелии. Одним словом: он помог нам не бояться истины, потому что истина -это гарантия свободы. Говоря еще более лаконично: он дал нам силу верить в Христа, потому что Христос — это Redemptor hominis, Искупитель человека. Такова была тема его первой энциклики, которая красной нитью прошла и через все другие.

Взойдя на Престол Петра, Кароль Войтыла принес с собой глубокое понимание различий между марксизмом и христианством, исходящих из различного видения человека. Такова была его весть: человек — это путь Церкви, а Христос — это путь

человека. Эта весть является великим наследием II Ватиканского Собора и его «рулевого», Слуги Божия Папы Павла VI. С этой вестью Иоанн Павел II перевел Народ Божий через порог Третьего тысячелетия, который благодаря Христу он мог назвать «порогом надежды». На протяжении долгого пути подготовки к Великому юбилею он вновь направлял христианство в будущее, будущее Бога, которое превосходит пределы истории, но одновременно самым непосредственным образом влияет на него. Он дерзновенно возвращал христианству ту энергию надежды, которая в некотором смысле угасла под натиском марксизма и идеологии прогресса. Он вернул христианству его истинный облик религии надежды, которая должна переживаться в истории в духе «Адвента», в таком личном и общественном существовании, которое направлено к Христу как полноте человечности и исполнению всех наших чаяний о справедливости и мире.

(...) Господь постепенно забрал у него все, однако он оставался «скалой», как желал Христос. Его глубокое смирение, укорененное в тесном единстве с Христом, позволило ему продолжать руководить Церковью и нести миру весть, которая становилась тем более красноречивой по мере того, как угасали его телесные силы. Так он исключительным образом переживал призвание каждого священника и епископа: всецело соединиться с Иисусом, которого он ежедневно принимает и приносит в Евхаристии.

Блажен ты, возлюбленный Папа Иоанн Павел II, потому что ты уверовал! Просим тебя, продолжай поддерживать с небес веру Народа Божиего. Аминь.

Перевод: www.cathmos.ru

#### Папа призывает «Каритас» стать более католической

Миссия «Каритас» заключается не только в благотворительности, но в свидетельстве любви Бога к людям через Церковь, — заявил Бенедикт XVI на аудиенции для членов «Каритас интернешнл», по завершении Генеральной Ассамблеи этой организации в Риме. Святейший Отец напомнил, что, в отличие от многих церковных учреждений и организаций, работающих в сфере благотворительности, «Каритас» имеет отличительные черты, которые демонстрируют ее церковную идентичность. Несмотря на различные канонические формы, все эти организации являются помощниками епископов в осуществлении их пастырской люб-

ви. «Каритас», отметил Бенедикт XVI, «несет особую ответственность перед Церковью и должна быть руководима ее пастырями». «Каритас» необходимо поступать так, чтобы через нее «Церковь достигла миллионов мужчин и женщин, давая им возможность узнать и постичь любовь Бога, Который всегда находится рядом с нуждающимся человеком». Поэтому каждому члену «Каритас» особенно важно быть в сердце Церкви, быть в состоянии, так или иначе, говорить и действовать от ее имени, на пользу общего блага, нести «особую ответственность в том, что касается христианской жизни — как личной, так и общинной».

#### Рукоположение епископа Алматы



8 мая состоялось рукоположение епископа епархии Пресвятой Троицы в Алматы. Им стал Хосе Луис Мумбиела Сиерра, бывший ректор межьепархиальной семинарии в Караганде. Рукоположение совершил Апостольский нунций в Казахстане епископ Мигель Маурио Буэндиа. Приход Пресвятой Троицы посетили православные митрополиты: Чешских земель и Словакии Христофор и Астанайский и Казахстанский Александр.



Архипастыри поздравили главу диоцеза с епископским рукоположением. В знак добрых отношений между христианскими Церквями Казахстана новому епископу алматинских католиков монсеньору Хосе Луису была подарена икона Божией Матери и букет цветов. На встрече обсуждались возможные пути взаимодействия православных и католиков в борьбе с серьезными социальными недугами современности.

#### Иоанн Павел II совершил чудо в Москве

В течение процесса беатификации Иоанна Павла II постулатурой было принято много свидетельств о полученной благодати и чудесах, свершенных благодаря молитве Иоанну Павлу II. Одно из чудес произошло в Москве. В постулатуре оно зарегистрировано под номером 843. Сведения о чуде отправлены из Москвы Ириной Григорьевной Клиновой. В этом письме она рассказывает, что является православной христианкой

и пишет о том, что ее сын лежал три года без движения в постели. В доме в Ирины Григорьевны имелось несколько икон, среди них образ Папы Иоанна Павла II. Она решила обратиться к «польскому Папе» с просьбой об исцелении своего любимого сына. Она рассказывает, что каждый день обращалась к нему с молитвой и в результате свершилось чудо: «спустя некоторое время Илья встал. Сейчас он ходит».

#### Беатификация Иоанна Павла II



В Вечный город на торжества в честь беатификации Иоанна Павла II приехали более миллиона паломников. Папа Римский Бенедикт XVI прославил 1 мая своего предшественника в лике блаженных Католической Церкви. Утром 1 мая понтифик совершил торжественную мессу на площади перед Ватиканской базиликой, после чего состоялась церемония, во время которой он провозгласил Кароля Войтылу блаженным. После произнесения формулы беатификации на фасаде базилики св. Петра был развернут гигантский портрет новопрославленного блаженного. а Бенедикту XVI поднесли фиал с кровью Иоанна Павла II. Кровь будет выставлена в храме св. Петра для поклонения верующих. Поцеловав серебряный реликварий, содержащий кровь Кароля Войтылы, Бенедикт XVI передал его французской монахине Мари Симон-Пьер, чудесное исцеление которой стало основанием для беатификации Папы-поляка. «Шесть лет назад мы собрались на этой площади на погребение Папы Иоанна Павла II. - заявил Бенедикт XVI в своей проповеди. -Уже тогда мы ощущали благоухание его святости, и народ Божий чтил его. Именно поэтому, при всем уважении к каноническим нормам, я хотел, чтобы дело о беатификации продвигалось вперед с разумной поспешностью. И вот, наконец, наступил тот день, которого мы так ждали, он наступил быстро, потому что так благоволил Господь: Иоанн Павел II - блаженный!» провозгласил понтифик.



#### 900 англикан перешли в католический ординариат

900 британских англикан перешли в католицизм и вступили в недавно созданный Ординариат Богоматери Уолсингемской. Создание ординариата стало возможным благодаря апостольской конституции Папы Бенедикта XVI «Anglicanorum Coetibus», которая предполагает переход в общение с Римом целых общин, с сохранением англиканских богослужебных традиций и независимости от национальной католической иерархии. Переход в католицизм 900 англикан, в том числе - более 60 англиканских священников, состоялся на Страстной неделе. С новыми членами общины встретился в Оксфорде один из ее лидеров — монс. Эндрю Бёрнхем, который был в числе трех англиканских епископов, перешедших в католицизм и рукоположенных во священники.

Он отметил, что 1000 новых католиков — «незначительная цифра с точки зрения статистики, однако мы должны вспомнить самую первую Пасху. Тогда число христиан было намного меньше. К концу Тайной вечери даже апостолов осталось всего одиннадцать, а к моменту крестной смерти Христа рядом с Ним оставались всего двое — Пресвятая Дева и Иоанн Богослов. В саду Воскресения были единицы. Начав с малого, христианство превратилось в официальную религию всего мира».

Дом Непорочного Сердца №3 (6) / июнь, 2

#### Первая Месса нового Апостольского Нунция в России



Новый Нунций в Российской Федерации архиепископ Иван Юркович впервые служил в Кафедральном соборе Непорочного Зачатия Пресвятой Девы Марии. В начале богослужения архиепископ Павера Лошии

вел Пецци, предстоятельс-

твоваший на Мессе, тепло приветствовал Апостольского Нунция, пожелал ему успешных трудов на новом посту, и заверил его в том, что в России, где монсеньор Юркович уже служил в 90-х годах, он может чувствовать себя как дома. В конце литургии архиепископ Юркович, обращаясь к прихожанам, поздравил их с Пасхой, напомнив о величии этого торжества: «Пасха — это вся история, присутствующая в настоящем моменте. Это

вся история, святость и страдания Церкви, собранные в одном моменте — моменте Пасхи, и ее повторения — воскресного богослужения». Апостольский Нунций попросил католиков России молиться о его новом служении, чтобы оно совершалось на благо Церкви и российского народа. Монсеньор Иван Юркович, титулярный архиепископ Крбавы, был назначен Апостольским Нунцием в Российской Федерации 19 февраля 2011.



## Бенедикт XVI призвал прекратить кровопролитие в Ливии

Папа Римский Бенедикт XVI призвал всех «имеющих политическую и военную ответственность» позаботиться прежде всего о неприкосновенности и безопасности граждан и о доступе гуманитарной помощи населению. Выступая из своего рабочего кабинета с молитвой во второе воскресенье Великого поста, понтифик сообщил тысячам паломников, собравшимся на площади Святого Петра. что испытывает чувство глубокого волнения в связи с тревожными сообщениями, поступающими из Ливии в последние часы. Римский первосвященник заверил всех затронутых этими драматическими событиями в своей поддержке. Папа при этом подчеркнул, что возносит молитву Господу во имя того, чтобы «горизонты мира

и согласия как можно скорее озарили Ливию и весь регион Северной Африки». О святом долге избежать новых страданий мирного населения Ливии напомнил также влиятельный член Римской курии французский кардинал Поль Пупар. «Законность и мир должны быть восстановлены как можно скорее в этой стране». - высказал надежду прелат, в недавнем прошлом возглавлявший папский Совет по межрелигиозному диалогу. В интервью туринской газете «La Stampa» ватиканский дипломат подчеркнул, что решающим условием успеха любой операции по спасению гражданского населения является «вовлечение арабских стран, на политическом и дипломатическом уровнях».

#### II Общеепархиальная пастырская конференция в Москве

20-23 апреля прошла II Общеепархиальная пастырская конференция Архиепархии Божией Матери в Москве под девизом: «Молодежь: евангелизация, катехизация, воспитание». Конференция собрала более 150 участников из всех четырех регионов Архиепархии.



В работе Конференции приняли участие Апостольский нунций в РФ архиепископ Иван Юркович, представитель Папского совета по содействию христианскому единству о. Милан Жуст, SJ.

Вторая половина второго дня и весь третий день конференции были посвящены работе в малых группах, разделенных по семи темам: катехизация, христианское воспитание, приход и община, литургия, различные социальные группы, молодежная культура, семья.

Второй день конференции завершился встречей с о. Миланом Жустом, SJ представителем Папского совета по содействию христианскому единству. Отец Милан рассказал о своей личной истории восприятия экуменических отношений, о современном состоянии диалога, о достигнутом прогрессе и о тех трудностях, которые стоят на его пути в настоящее время. Отец Милан отметил важную роль российской католической общины в экуменическом диалоге: «Я все больше чувствую, что, приезжая сюда, должен встречаться не только с православными. но и с местной католической общиной. Важно, чтобы люди ошущали ценность общения, понимали, что не все вопросы решаются где-то в Риме, но каждый человек в своем приходе действительно может сделать нечто для христианского единства».

Вечером третьего дня прозвучали свидетельства участвовавшей в конференции молодежи. Молодежь рассказывала о том, как в непростых и не всегда радостных обстоятельствах жизни состоялась их встреча с Христом и Церковью, изменившая судьбу.

Подводя утром четвертого дня итоги работы групп, архиепископ Павел Пецци напомнил слова св. Доминика, который сказал, что «перестает говорить с Христом лишь для того, чтобы говорить другим о Христе», и подчеркнул, что любая евангелизация и катехизация — это не пересказ заученных знаний, а свидетельство о живом опыте встречи с Христом».

Архиепископ отметил значение церковных структур для евангелизации и неверность их противопоставления личному опыту и свидетельству. Была подчеркнута важность молодежных встреч на разных уровнях — межприходском, городском, региональном, епархиальном. При этом масштаб мероприятий никогда не должен быть препятствием для внимания к каждому человеку в общине.

Служение молодежи, как подчеркнул владыка Павел, основано прежде всего на личном свидетельстве. «В эти дни я



еще раз убедился, — сказал архиепископ, завершая свое выступление, — вопервых, в том, как просто христианство, и, во-вторых, что оно — единственный убедительный ответ на все ожидания любого человека, буквально любого».

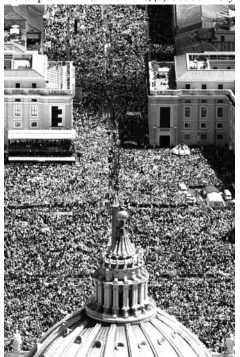
По материалам www.cathmos.ru

## HABEMUS BEATUS беатификация Иоанна Павла II

Когда умер Иоанн Павел II, мы с женой обсудили, что очень хотели бы принять участие в богослужении, на котором его будут причислять к лику святых. Впрочем, эта перспектива казалась весьма отдаленной. Однако события развивались гораздо стремительнее, чем мы предполагали.

#### Поколение Иоанна Павла II

Как описать значение личности Иоанна Павла II? Я в свое время пытался. Некоторые говорили, что получается. Но по мне, все попытки втиснуть Кароля Войтылу в некий набор слов и формулировок уменьшают масштаб этой личности. Многие его боготворили, были и те, кто его ненавидел. Много грязи вылили на него и в эти дни на переломе апреля и мая 2011 года, особенно у



нас в стране. Он никого не мог оставить равнодушным. Для Церкви в России он - «все». Решительное большинство российских католиков — это так называемое «поколение ИП II». Почти все, что являет собою Российская Католическая Церковь, связано с ним. Вот опять описания получаются плоскими, неуклюжими...

Мои взаимоотношения с Иоанном Павлом II переживали разные стадии. Я даже на него обижался. Сейчас эти обиды выглядят смешно. Но тогда, в 1997 году в Польше мне пришлось выслушать все, что говорили некоторые поляки о русских. Вы не поверите, сколько гадостей я наслушался, сколько слез пролил от обиды. И вот Вроцлав. Папа служит мессу для многочисленных паломников, так наз. Statio Orbis. Я очень надеялся услышать от него чтото ободряющее, ведь в России говорили, что он любит нашу страну. Он-то русских в обиду не даст! На площади, где служится месса, море людей. Несколько автобусов паломников из России. И вот Папа, обращаясь на разных языках к собравшимся, произносит на русском: «Приветствую русскоязычных паломников из Казахстана»... Про Россию ни слова. Я обиделся. Вам смешно? Мне, чтобы осознать это, понадобилась пара лет. Сейчас я тоже смеюсь над этими мальчишескими обидами.

Я любил Папу, защищал его от некоторых приятелей-некатоликов, они любили над ним поиздеваться или покритиковать. Впрочем, встречал таких и среди католиков.

У нас в семье «культ» Иоанна Павла. На книжной полке стоит его портрет. Когда

он умер, мы стали иногда обращаться к нему со своими молитвами. Почти всегда это помогало. И вот как делегат от нашей многодетной семьи я еду в Рим. Через Финляндию — так дешевле. Маршрутка Петербург-Хельсинки едет где-то в районе Выборга. Я задремал. В кармане зашевелился мобильник, поставленный на виброрежим. Звонят из московской Курии. Спрашивают, не мог бы я прочитать во время бе-

атификационной мессы одно из воззваний Молитвы верных на русском языке? Это не шутка! Я много молился к Иоанну Павлу, чтобы поездка удалась. Вот первый сюрприз. На мессе в Риме будет русский язык! Привет из Вроцлава. Я, разу-

меется, соглашаюсь! Это такая честь!

> Все дороги ведут в Рим

Римский аэропорт практически сразу помогает утвердиться в истинности мысли, что все дороги ведут в Рим. Здесь такое смешение рас и языков, такое количество прилетевших в Вечный город и отправляющихся на все континенты обратно, что аж дух захватывает!

Первые, кого я вижу, это несколько десятков африканских паломников, одетых в цветастые балахоны с изображением Иоанна Павла II. Его образ всюду. Весь Рим увешан постерами, плакатами с изображением будущего блаженного. В аэропорту, в метро, на трамвайных остановках.

на площадях, улицах, в кафе и магазинах на тебя смотрят его глаза. Складывается ощущение, что Иоанн Павел присутству-

> ет в городе, что вот-вот и ты его встретишь. Во всех лавках и магазинах товары с Папой на любой вкус и кошелек. Книги, открытки. календари, футболки, диски...

> Во всех более или менее важных точках итальянской столицы расположены информационные пункты для паломников, организованные римской епархией (они раскрашены в желто-белые цвета), или римским муниципалитетом (здесь

царствует бордовый цвет). В этих пунктах паломникам выдают карты города, буклеты с расписанием мероприятий и много другой справочной информации. Римское паломническое бюро выпустило специальную карту JP Pass, дающую

право неограниченного проезда в городском транспорте в течение трех дней, бесплатное посещение нескольких музеев, бесплатные поездки на экскурсионном автобусе и даже ланч 1 мая.

Специально для паломников вечером открыты Ватиканские музеи, стоимость их посещения снижена в два раза. Обычно сюда без многочасового стояния в очереди не попасть. В разных уголках Рима установлены большие экраны для трансляции беатификапионной мессы, а пока на них демонстрируют хронику понтификата Иоанна Павла II. Вечный город доброжелательно ждет паломников.





"I have looked for you.

Now you have come to me.

And I thank you."

April 30" - May 2" 2011

### Местечко в Галилее

Вмаленькой палестинской деревне, в Галилее, живет избранная Богом будущая Мать Искупителя. Непорочная из дома Давидова ожидает явления Мессии. Ее чистое, наполненное милостью сердце бьется только для Бога. По Божественному вдохновению оно верно обещанию навсегда сохра-

нить непорочность. В крошечном галилейском местечке, настолько малом и безызвестном, что оно даже не упоминается в ранних иудейских источниках, Мария живет обычной жизнью, такой же, как мы. Знакомая с мессианскими предсказаниями. Она жаждет момента их сверше-

ния, все Ее существование - это непрерывное общение с Богом. И мы, чтобы приблизиться к Богу, к святости, должны стремиться освятить нашу обыденность, продолжая оставаться обычными людьми.

Так жила Мария. Полная благодати, обласканная Богом, над ангелами и святыми, жила как все. Мария — такая же, как мы, с таким же сердцем, способным наслаждаться и радоваться, страдать и плакать.

Полна Бога – такой встречает Ее Архангел Гавриил, когда шесть месяцев спустя после зачатия Иоанна готов объявить Ей о Событии. Одни народы, чтобы вступить в контакт с другими, отправляют к ним послов. Бог посылает Архангела Гавриила. И величественный вид ангела удивляет Марию, Которая считает Себя самым малым из творений Ягве.

– Радуйся, Благодатная! Господь с Тобою (Лк 1.28).

Но больше, чем присутствие небесного посланника, Марию волнует сказанное им. Такое исключительное свидетельство божественного благо-

воления потрясает Ее душу и вызывает глубокое смирение. Святой Лука говорит, что Она «смутилась от слов его и размышляла, что бы это было за приветствие» (Лк 1.29). Смиренная Мария потрясена величием Небес. Как смиренна Она, Непорочная. Так смиренна, что сначала даже не может

> постичь, какого посланника отправляет к Ней Бог.

> Мы должны задуматься о собственном поведении, когда всевозможные трудности беспокоят нас: старые обиды, невнимание со стороны ближних, ощущение унижения, мнение других о нас. лень. Но мы дети Девы и должны

учиться у Нее преодолевать маленькие препятствия с радостью.

Гавриил утешает Богородицу, готовя к приему в Ее чреве Слова-Бога, Который хочет стать человеком, чтобы искупить людские грехи: «...не бойся, Мария, ибо Ты обрела благодать у Бога; и вот, зачнешь во чреве, и родишь Сына, и наречешь Ему имя: Иисус. Он будет велик и наречется Сыном Всевышнего, и даст Ему Господь Бог престол Давида, отца Его; и будет царствовать над домом Иакова во веки, и Царству Его не будет конца» (Лк 1.30-33).

Мария предстает перевоплощенная в Своем чистом сердце перед господним смирением. Ее смиренность – это следствие благодати от Воплощения Святого Духа во чреве Пречистой Матери. Если бы и мы были смиренны, какими счастливыми мы были бы! Испросим у Святой Девы света, ясности, чтобы нас не волновали проявления гордыни или, по крайней мере, чтобы мы сразу же определяли, что они не от Бога. То, что лишает покоя, заставляет беспокоиться – не от Бога.



предыдущем номере мы говорили, что молитва за других — это то немногое, о чем просит Иисус, то, что практиковали апостолы и первые христиане. Сегодня мы узнаем, как молиться за других в наши дни.

Самая совершенная молитва, обладающая огромной силой, — это Святая Месса. Это не человеческая молитва, а действие иного порядка, потому что это молитва, которую совершает Бог. Месса — это молитва Иисуса Христа пред Отцом, поэтому она так важна и так эффективна. Каждая Евхаристия совершается за всех людей, но также верно, что у священника есть возможность направить благодати и дары, которые дает Месса, в пользу определенного человека. Поэтому Церковь обязует настоятеля каждое воскресенье совершать Мессу за всех прихожан. А мы можем просить священника служить Мессу за определенных людей или в конкретных намерениях, за живых или за усопших. Мы можем просить его просто вспоминать о каком-то человеке, но если мы хотим, чтобы Месса совершалась в определенных интенциях, неплохо при этом сделать пожертвование.

Если Святая Месса часто совершается с конкретным намерением, трудно представить, чтобы в конце концов, согласно воле Бога, оно не осуществилось. Жизнь людей может полностью измениться, если священник молится за них в течение Мессы! Но кроме того, должны молиться лично мы. Когда мы молимся за кого-то, мы делаем для него добро и зачастую можем изменить его жизнь. Но молиться нужно много, долго и настойчиво. Один из самых красивых примеров — молитва святой Моники за своего сына святого Августина. Благодаря пылким молитвам матери он стал одним из величайших свя-

тых в истории Церкви.



Как же молиться за людей? Это очень просто.

Можно читать уже известные молитвы: «Отче наш», тайны Розария. Можно участвовать в новенне или триденствии и в течение всего этого времени просить за определенного человека. Конечно, самый лучший вариант — участвовать в Святой Мессе и молиться за него. Но можно просто разговаривать с Господом о других людях, просить Его помогать им, просить, чтобы и у нас стало больше света, сил и настойчивости помогать им.

Можно приносить за ближних посильные жертвы: я не кладу сахара в кофе и жертвую это Господу за обращение моего мужа. Можно посвящать Господу за других свои труды: я привожу в порядок свою комнату и жертвую это за то, чтобы мой сын начал ходить на катехизис; этот час учебы, Иисус, я отдаю тебе, чтобы выздоровел мой друг. И, конечно, наша святая обязанность — молитва за наших усопших. Многие из них все еще не на небе, они пребывают в чистилище, и поэтому мы постоянно молимся и просим служить за них мессы. Это единственная эффективная помощь, которую они могут получить, чтобы удостоиться общения с Богом. Также важно молиться за то, о чем просит Церковь, прежде всего в молитвенных намерениях Святейшего Отца. Как приходская община, мы обычно молимся вместе за бедных, больных, за наших пастырей, за миссионеров и за правителей.

И в заключение — совет. Не только сами молитесь за других. Научитесь просить людей молиться за то, в чем вы нуждаетесь. Тот, кто верит в силу молитвы, не только молится за других, он также про-

сит молиться за него...



# фом Непорочного Сердца №3 (6) / июнь, 2011

### Пятикнижие Моисеево



**Михаил Дружков,** библеист

66
В книгах Моисея
провозглашается
вера в единого
истинного Бога

Первые пять книг Ветхого завета: Бытие, Исход, Левит, Числа и Второзаконие — принято называть «Пятикнижие Моисеево». О самих книгах и об их авторе было немало горячих споров. Вопрос о том, был ли Моисей автором первых пяти книг Библии, до сих пор продолжает интересовать исследователей Священного Писания. Разумеется, до нас не дошло оригинальной рукописи Моисея, а самые ранние сохранившиеся рукописные фрагменты Пятикнижия датируются приблизительно вторым веком до Рождества Христова.

Пятикнижие содержит в себе отрывки, которые не могли быть написаны самим Моисеем (описание его смерти и оплакивания). Содержание некоторых фрагментов косвенно указывает на участие в его создании священных писателей, живших уже после Моисея. В книге Бытия (12.6), в жизнеописании Авраама, уточняется, что в Ханаане тогда жили хананеи — то есть эти строки были написаны уже после того, как Израильтяне завладели Палестиной (Моисей к тому моменту уже умер). Гора Мориа называется горой Божией (Быт 22.4), хотя такое название она получила лишь после строительства на ней Иерусалимского храма. В книге Бытия (36.31) говорится о царях Едома и указывается на то, что это было «прежде царствования царей у сынов Израилевых». Цари у сынов Израилевых появились, как известно, намного позже завоевания Ханаана. Кроме того, от читателя и переводчика не могут укрыться и разнообразие стилей повествования, и различия в лексике.

Однако в тексте Пятикнижия имеются по крайней мере четыре фрагмента, свидетельствующие о непосредственном участии Моисея в его написании. Один говорит о победе над Амаликитянами (Исх 17), другой — об установлении завета (Исх 24), третий — Декалог (Исх 20), четвертый повествует об исходе из земли Египетской (Числ 33). Отрывки разнообразны как по своему содержанию, так и по стилистике — в них представлены и история, и законодательство, и поэзия. Существует также множество фрагментов, содержание которых косвенно указывает на то, что их автором был сам Моисей.

Библейская Комиссия в Риме, созданная в начале XX века для сохранения правильного истолкования Священного Писания и для его защиты, рассмотрев вопрос об авторстве Моисея, пришла к выводам, которые можно свести к четырем утверждениям:



- 1. Аргументы, приводимые с целью оспорить роль Моисея в качестве автора Пятикнижия, не являются достаточно полновесными, чтобы противостоять множеству отрывков Ветхого и Нового Завета вкупе с традиционной точкой зрения еврейского народа, непрерывной церковной традицией и указаниями самого текста на авторство Моисея.
- 2. Авторство Моисея не означает, что он лично полностью написал или продиктовал все Пятикнижие. Он мог поручить совершение этого труда другим людям, но сделать это таким образом, чтобы они точно выразили его собственные мысли. Одним из таких богодухновенных авторов считается Иисус Навин (Исх 24.13, 32.17).
- 3. Не подвергая сомнению авторство Моисея, можно допустить, что Моисей

использовал другие источники при написании Пятикнижия. Он мог заимствовать из этих источников, иногда изменяя форму, но сохраняя смысл сказанного.

4. Пятикнижие можно считать подлинным, учитывая при этом, что его труд претерпел некоторые изменения: добавления, сделанные после смерти Моисея либо богодухновенным автором, либо в качестве глоссов и разъяснений; перевод некоторых слов и оборотов с более древнего языка на более современный; наконец, неправильные прочтения, возникшие в результате ошибки переписчиков.

При это нельзя забывать о главном — о содержании этих богодухновенных книг. В книгах Моисея провозглашается вера в единого истинного Бога, рассказывается о завете между Богом и человеком, говорится об избранном народе Божием и о принципах, лежащих в основе жизни этого народа. В Пятикнижии мы видим, как Божья воля проявляется в событиях истории, и то, какую роль в истории играет воля человека, его решения. Наконец, Моисей рассказывает нам о Божьем обетовании спасения и о грядущем Мессии. Все эти темы окончательно раскрываются в Новом Завете, в жизни Христа и Церкви.

Символика книг Моисеевых становится реальностью христианской жизни. То, что было описано Моисеем, служит нам как бы образами (ср. 1 Кор 10.11) той реальности, которую открыл нам Христос. Сотворение, грех, спасение, искупление, Пасха, странствия и искушения в пустыне и долгожданный покой Обетованной земли — все это приобретает теперь для верующего во Христа новое значение, и история прошлого становится историей нашего настоящего — и будущего.

В подготовке статьи использованы материалы Католической Энциклопедии (www. newadvent.org) и статья протоиерея Александра Меня «Пятикнижие Моисеево». Мир Библиц,  $N^{\circ}_{2}$ 5 за 1998 г.

## О «новых» догматах



Дмитрий Лялин, Председатель Координационного Совета Ассоциации Una Voce Russia

Папа
безошибочен
лишь благодаря
обетованию,
данному Христом
Своей Церкви

Окончание. Начало в  $\mathcal{N}^{o}$ 5

Учение о Непорочном Зачатии содержится в первом издании «Четьих Миней» св. Дмитрия Ростовского. Собор РПЦ в 1666—1667 годах одобрил книгу Симеона Полоцкого «Жезл правления», в которой изложено учение о Непорочном Зачатии Богородицы: «...Той же Ея чистоте и святости нецыи присмотрящеся, не усумневаются глаголати: яко ниже прародительному греху подлежаще: имже и Православная Церковь видится согласовати, поющи в день рождества Ея сице: "поем святое Твое рождество, чтим и непорочное зачатие Твое, невесто богозванная", песнь 6. И день Введения Ея в церковь Господню... "прежде зачатия освятися Богови, и рождышися на земли, дар принесеся Ему"»<sup>1</sup>.

В заключение приведем слова Патриарха Московского и всея Руси: «Если бы не было Девы Марии, то не было бы и Спасения. Но и Сама Божия Матерь очень многое получила от Своего Сына. Еще до Своего рождества Дева Мария была предочищена Духом, так что последствия первородного греха на Неё не распространились. Это особое действие Божией благодати одновременно сочеталось и с особыми нравственными усилиями Самой Девы Марии... Почитание Божией Матери основывается на изначальном в христианской общине понимании особого значения Пресвятой Девы для спасения человеческого рода, на Её личной святости, превышающей святость кого-либо из людей и даже ангелов. Господь спасает мир вместе со Своей Матерью. Ни в церковном Предании, ни в евангельских повествованиях Она не выступает в качестве Той, на Которую направлена спасительная миссия Ее Сына², ибо Она уже предочищена Духом Святым от влияния первородного греха. А иначе и быть не могло, ибо безгрешный Бог не мог соединиться с помраченной грехом человеческой природой. Он был во всем подобен нам — кроме греха. И когда говорится о воссоздании во Христе первозданной природы человека, то имеется в виду то, что Спаситель, получив от Своей Матери непомраченную грехом человеческую природу, не повторил грех Адама, но, подчинив Свою человеческую волю воле Божественной, в самом Себе осуществил первоначальный замысел Творца о человеке, уподобившись Богу, став "вторым Адамом"»3.

Название догмата, известного как «догмат о непогрешимости Римского Папы», крайне неудачно, поскольку оно наводит на мысль, что речь идет о безгрешности Римских Пап. Существует текст, начинающийся словами «Папа есть божественный человек и человеческий Бог. Посему никто

не может судить его, или о нем. Папа имеет божескую власть, и власть его неограниченна. Ему возможно на земле то же самое, что на небесах Богу. Что сделано папою, то все равно что сделано Богом. Заповеди его должно исполнять, как заповеди Божии...». Текст этот выдается за «дословное постановление I Ватиканского Собора». Разумеется, это фальшивка. Речь не идет ни о безгрешности, ни о грешности Римских Пап, которые в этом смысле ничем не от-

личаются от других людей. Речь идет о безошибочности Церкви, выражающейся через торжественные определения по вопросам веры и нравственности, сделанные Папой от лица Церкви. Вот что сказано в «Pastor Aeternus»: «Папа Римский, когда он говорит ех cathedra, то есть когда, исполняя свои обязанности учителя и пастыря всех христиан, опреде-



Итак. Папа безошибочен лишь благодаря обетованию, данному Христом Своей Церкви. В то, что Господь хранит Свою Церковь от заблуждений, верят и православные - «несомненно исповедуем, как твердую истину, что кафолическая Церковь не может погрешать или заблуждаться, и изрекать ложь вместо истины, ибо Дух Святой, всегда действующий через отцов и учителей Церкви, предохраняет ее от всякого заблуждения» (Послание Восточных Патриархов о православной вере, гл. 12). Любой христианин, признающий правомерность Вселенских Соборов, не сомневается в том, что Церковь на своем Соборе может говорить с необратимым авторитетом, устанавливая обязательные нормы для каждого христианина<sup>5</sup>. Вопрос об учительном авторитете Папы — это вопрос о том, может ли вероучительный авторитет Церкви принадлежать и Папе. И придание ему такой функции представляет нисколько не большую трудность для понимания, чем принадлежность этой функции Собору или всему епископату в целом.

Ранее безошибочность Римского епископа могла иногда пониматься слишком широко. Не было ясности, где проходит

граница между свободной волей Папы как человека и его решениями как наместника Христа. Этот вопрос был решен благодаря догмату о безошибочности Папы, который четко определяет границы безошибочности Римского епископа высказываниями, сделанными по вопросам вероучения и нравственности. Особое значения для определений



Папа Гормизд

Конституции имело учение св. Льва Великого и так называемая «Формула Гормизда», подписанная в 519 году двумястами пятьюдесятью восточными епископами. Естественно, что по поводу этого догмата может возникнуть много вопросов и возражений. Часто его пытаются опровергнуть, ссылаясь на мифы или на фальшивки. Подробно об этом пишет свящ. Станислав Тышкевич в книге «Церковь Богочеловека» где даются ответы на многие подобные вопросы.

- <sup>1</sup>Цит. по кн.: Свящ. кн. А. Волконский. Католичество и священное Предание Востока. Париж: 1933, с. 427.
- <sup>2</sup> В данном случае следует отметить, что Учительство Католической Церкви вполне определённо утверждает, что предочищение Девы Марии произошло ввиду заслуг Иисуса Христа.
- <sup>3</sup> Митрополит Кирилл (Гундяев). Слово пастыря. Бог и человек. История спасения. Издательский Совет РПЦ, 2004 г.
- <sup>4</sup>Цит. по книге: Христианское вероучение. Догматические тексты учительства Церкви III–XX вв. СПб.: 2002, с. 263.
- <sup>5</sup> Ранер К. Основание веры. М.: 2006, с. <u>53</u>0.
- <sup>6</sup>Тышкевич Ст. Церковь Богочеловека. Рим: 1958, с. 543-562.

# Дом Непорочного Сердца №3 (6) / июнь, 2011

## «Каждый человек - священная история»

Жизнь каждого человека имеет смысл, даже если мы не можем его разглядеть

**П** современном обществе через средства массовой **D**информации (радио, телевидение, реклама, журналы) распространяется идея, что полноценный человек должен соответствовать определенным критериям. Общество диктует портрет идеального человека: он должен быть умным, красивым, молодым, богатым, здоровым. Этот образ человека вездесущ. Многие наши современники стремятся достичь его любыми средствами. Не будем сейчас обсуждать содержание этого образа, но зададимся вопросом о самой идеи. Есть ли в таком обществе место для тех, кто не соответствует этим критериям? Что будет с ними? Что в этом «идеальном мире» делать с больными, стариками, инвалидами? Будет ли, например, место для умственно отсталых людей?

Жан Ванье, основатель всемирно известных общин «Ковчег» и «Вера и Свет» для людей с умственной



чтобы напомнить людям об их призвании: быть братьями друг другу, уметь видеть красоту в каждом человеке, каким бы он ни был, не останавливаясь на внешнем виде, искать его внутреннее богатство, признавать его полное достоинство. Жан Ванье утверждает: «Смысл жизни одних людей нам хорошо понятен, у других найти его гораздо труднее. Но я верю, что жизнь каждого человека бесконечно важна независимо от того, каковы границы его возможностей, независимо от его убожества или одаренности. Жизнь каждого человека имеет смысл, даже если мы не можем его разглядеть. Я верю, что каждый человек, с его неповторимой красотой и достоинством, проживает свою священную историю».



Руссель, FMM

начиналось в 1963 году, когда, навещая специальные интернаты во Франции, Жан Ванье услышал вопросы, которые ему задавали люди, живущие в них: «Почему я такой?», «Любишь ли ты меня?», «Будешь ли ты мне другом?». Эти вопросы не давали ему покоя, и в 1964 году он поселился с

двумя бывшими воспитанниками психоневрологического интерната в деревне Тролли, к северу от Парижа.

Это был первый шаг удивительного и великого приключения. Жан Ванье понял, что эти люди «искали друзей и мечтали жить, насколько возможно, подобно всем остальным людям».

Это понимание легло в основу духовности новых общин, которые «нельзя причислить к педагогическим или медицинским учреждениям или рассматривать как новую форму благотворительности». Это дома, в которые люди приходят разделить свою жизнь с другими, независимо от того, какими физическими или умственными способностями они обладают.

Позволю себе некоторое отступление. Много лет тому назад, когда я жила во Франции, мне представилась возможность посетить Тролли, первую

общину «Ковчег», где я провела целый день. Это было давно, и я не помню подробностей, но очень хорошо помню чувства,

которые испытала в этот день.

Помню большую территорию недалеко от поселка, где находились небольшие отдельные дома, как бы квартал городка. Я навестила два дома. Меня удивило, что это совершенно «нормальные» дома. На первом этаже — большая общая комната, в которой находилось



все, что обычно можно найти в любом доме: диван, стол, телевизор... Стены разного цвета, украшенные рисунками. Все светло, весело, уютно, атмосфера семейная. На втором этаже спальные комнаты.

В этом доме жили три умственно отсталых человека и два ассистента.

Все трое были на

работе, дома была хозяйка - одна из ассистентов. На территории есть мастерские, где члены общины работают несколько часов утром и после обеда.

Во втором доме, который я посетила, был праздник (кажется, день рождения), и все вместе готовили блины! Там было шумно, все говорили, смеялись, весело кричали. Везде ощущение мира и радости.

Меня очень впечатлило отношение ассистентов к умственно отсталым людям: они относились к ним не как воспитатели, не как имеющие власть, но и не как служители, а как равные - как к братьям и сестрам.

Да, можно не соответствовать критериям успеха общества и быть счастливым.

> Можно быть умственно отсталым и радоваться жизни, если только

окружающий мир позволяет это. Таким людям нужна только любовь, дружба, уважение, внимание. А они отдают свою простоту, свою радость, свою любовь, всю чистоту своего сердца. Всё у них

искренне, без всякого расчета, без всякой «задней мысли», поэтому они так уязвимы, поэтому мы несем ответственность за них, поэтому нельзя обмануть их доверие. И если их вид или поведение нам чем-то мешает, вспомним, что Царство небесное принадлежит тем, кто похож на них.



## Религии остались считанные дни?



о. Карлос Лаоз, доктор философских наук

Необходима внешняя сила, которая защищала бы человека от вредных последствий злоупотребления наукой



Один знаменитый философ рассказывал, как однажды, выйдя из собора Парижской Богоматери, он решил немного прогуляться по старым районам города. В какой-то момент мыслитель неожиданно оказался перед маленьким заброшенным зданием, поразившим его своей ветхостью, грязью и смрадом. Это строение с наглухо заколоченными окнами оказалось знаменитым «Храмом новой религии науки», воздвигнутым полтора века назад французским философом Огюстом Контом.

Святыня бога-разума была закрыта и покинута. А старый собор продолжал все так же сиять во всем своем блеске, как когда-то в средние века: великолепная музыка, толпы молящихся, величественная архитектура, лучезарные витражи...

История «Храма новой религии науки» тесно переплетена с историей французского Просвещения, поставившего перед собою цель избавить человека от иррациональных суеверий и предрассудков, т.е. от религии. Эти «новые мудрецы» считали религиозные учения «примитивными и наивными толкованиями жизни, данными человеком ненаучным». А потому они чувствовали себя призванными к высокой миссии: «освободить человечество от этого состояния невежества». Вера должна была вскоре исчезнуть, науке же предстояло расти, пока вместе с нею в мире не воцарится добро и не рассеется тьма, и тогда наступит «Век света». Человечество должно перейти от примитивного религиозного состояния к состоянию философскому, а потом к состоянию научному. В честь научного человека и был воздвигнут упомянутый храм.

Но практика оказалась далека от теории. Чтобы ускорить переход от религиозного состояния к последующим, «новые мудрецы» не колеблясь задействовали гильотину, дабы устранить тех, кто не разделял их идей, и установили во Франции режим террора. Кроме того, наука показала себя не как вернейший союзник человека, а скорее как опасное оружие, что подтверждают мировые войны, опустошившие множество стран, повергшие в руины целые города, оборвавшие жизни миллионов людей и всюду посеявшие ненависть и страх. Так что самозваные «мудрецы» оказались

самозваные «муд рецы» оказались намного наивнее, чем «примитивные» средневековые умы, но вот только наивность первых слишком дорого обошлась всему человечеству.

В науке есть много положительного: например, благодаря достижениям медицины удалось спасти уже немало жизней. Но нужно сознавать, что наука не может контролировать саму себя. Необходима какая-то внешняя сила, которая защищала бы человека от вредных последствий злоупотребления наукой. Атомная энергия может использоваться в мирных целях, но можно делать и бомбы. Ведь, в конечном итоге, наука слепа.

Один знаменитый испанский биолог уже в достаточно почтенном возрасте получил Нобелевскую премию. Журналист, бравший интервью, задал ему несколько вопросов наподобие следующих: «Для чего мы живем?», «Что ждет нас после смерти?», «Почему вы грустите, когда вечереет?», «Почему вас радует улыбка вашей внучки?». С неподдельной искренностью и смирением ученый ответил: «Я мог бы многое рассказать о ДНК, мог бы объяснить множество биохимических процессов,

происходящих в нашем организме, но должен признаться, что не смогу ответить вам, потому что у меня просто нет ответов на важнейшие вопросы жизни».

Есть множество вещей, которые наука не может и никогда не сможет объяснить. Просто потому, что это вещи иного порядка. Намного выше области науки есть другое измерение реальности. И это измерение для человека важнее прочих. Именно там

рождаются, например, чувства, эмоции, желания, страдания, мечты, дружба... Все эти стороны реальности не могут быть измерены, не попадают в сферу

Мы веруем в Единого Бога, и этот Бог – не наука 99

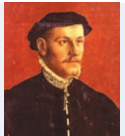
науки. Научные дисциплины не охватывают всей действительности и, более того, не могут охватить ее. Иными словами: вы весите 70 килограмм, но вы не 70 ки-

В наши дни никто уже не верит, что научный прогресс способен решить все проблемы человека. Горький опыт XX века ясно продемонстрировал это. Сегодня мало тех, кто поклоняется богу-разуму.

Теории забываются, цивилизации расцветают и угасают, дела человеческие зарождаются, растут и увядают, пока не угаснут совсем, и только Церковь непоколебимо высится двадцать столетий вопреки нападениям врагов. Можно с уверенностью сказать, что за нею стоит Кто-то и поддерживает ее. Создается впечатление, что для человека религиозность столь же естественна, как сыновняя любовь к родителям.



Религия ничего не имеет против науки. Более того, католическое вероучение гласит, что мы должны плодотворно использовать те таланты, которые дал нам Бог, и один из величайших талантов — это наш разум. Если мы оставим его бесплодным, то нам придется ответить за это пред Богом. Но католичество говорит также, что мы веруем в Единого Бога, и этот Бог — не наука. Один друг как-то сказал мне: «Медицинская наука благодаря хирургической операции спасла мне жизнь, и я очень ей за это благодарен. Но я знаю, что однажды врачи скажут: "Мы ничего уже не можем сделать для него; ему остались считанные дни". Наука не спасает спасает только Бог».



## Томас Мор

Один из столпов европейской учености. Казнен за отказ одобрить развод Генриха VIII и признать его главой Церкви.

Подился в 1478 **Г** году. Уже в 24 года начинает пре-

подавать право и становится признанным адвокатом. В 1504 г. его назначают вице-министром хранителем сокровища и спикером Палаты общин. В 1529 г. он на вершине успеха, у него три взрослых дочери и 19-летний сын Джон. Получает один из главных постов в британском королевстве: становится лордом-канцлером. В то же время он — человек утонченной культуры. Пишет на латыни, является основателем блестящей английской литературы.

Дом Мора считался одним из самых гостеприимных и уютных в Лондоне. Царящая там атмосфера гармонии и веселья, ум Томаса и его вера, проповедуемая словом и воплощенная в жизни, пленяли всех гостей. По вечерам Томас посещал бедные кварталы и помогал неимущим. Каждый день он бывал на Святой Мессе и не принимал ни одного важного решения, не причастившись. Под роскошными одеждами Мор носил грубую власяницу. Перед казнью он послал ее дочери. Вы видим, сколь многогранен был этот святой, которого называли «omnium horarum homo», то есть человеком, который остается самим собой в каждую минуту. Провозглашая его святым в 1935 г., Пий XI с восхищением восклицал: «Это поистине совершенный человек!».

Генрих VIII начал процесс о признании недействительным своего брака с Екатериной Арагонской и искал помощи юриста Томаса Мора. Но тот твердо стоял на своем: признать недействительным освященный Церковью брак может только Римский Папа, но Святой Престол был против. Тогда в 1532 г. Генрих заставляет провозгласить себя «единым защитником и верховным главой английской Церкви». На следующей день Томас Мор возвраща-

ет государю печати и становится обычным гражданином. Никаких сбережений у него не было.

В 1534 году все были обязаны подтвердить присягой свое согласие с Актом о преемственности. Томас Мор был единственным светским лицом во всей Англии, кто отказался принести присягу. Заключенный в лондонскую тюрьму Тауэр, он молчит. В документах процесса мы читаем: «В ответ на вопрос, признает ли он и считает ли, что король — верховный глава английской Церкви, отказывался дать прямой ответ, заявляя: "Я не хочу вмешиваться в такого рода вещи, потому что твердо решил посвятить свою жизнь размышлениям о Боге, о Его Страстях и о бренности моей земной жизни"». 1 июля его приговорили к смерти за государственную измену. Й только тогда, со всей ясностью юридической логики он обосновал незаконность Акта о главенстве. 6 июля Томас Мор был обезглавлен.

Почему Томас Мор провозглашает истину только после того, как приговорен к смерти? Мор считал, что не заслужил благодати мученичества: «Из страха, как бы Бог не наказал меня за самомнение, я не выступаю вперед, но отступаю назад. Но если Сам Бог поведет меня на смерть, я верю, что в великом Своем милосердии Он не оставит меня благодатью и мужеством». Чтобы быть уверенным в том, что его призывает Сам Бог, он не хочет ни стремиться к мученичеству, ни уклоняться от него.

Перед смертью Томас Мор сказал: «Как апостол Павел одобрял смерть св. Стефана, и даже сторожил одежды тех, кто побивал его камнями, но сейчас вместе с ним он свят на небесах, и на небесах они будут соединены вечно, так и я поистине надеюсь, что мы с вами, господа мои, приговорившие меня к смерти на земле, вместе, ликуя, сможем встретиться на небе, достигнув вечного спасения».

## Идти дорогой доверия

🔵 четвертую же стражу ночи пошел к ним Иисус, идя « D по морю. И ученики, увидев Его, идущего по морю, встревожились и говорили: это призрак; и от страха вскричали. Но Иисус тотчас заговорил с ними и сказал: ободритесь; это Я, не бойтесь. Петр сказал Ему в ответ: Господи! если это Ты, повели мне прийти к Тебе по воде. Он же сказал: иди. И, выйдя из лодки, Петр пошел по воде, чтобы подойти к Иисусу» (Мф 14.25-29).

Безмерное доверие Господу побудило Петра не только выйти из лодки, но и пойти по воде. Доверие — это то, что не просто важно для семейных взаимоотношений: это то. без чего семья не может существовать.

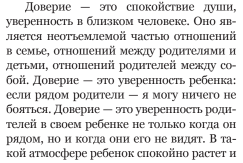
Нике четыре года, она боится собак, но очень любит наблюдать за курами и гладить котят. Когда семья Ники приехала в гости в деревню, она сразу обнаружила своих люби-

-поп и хинтовиж хим росила разрешения понаблюдать за ними вблизи. Но чтобы попасть на другую сторону двора, где располагался курятник, ей нужно было миновать большую сидевшую на цепи собаку. Никакие доводы не смогли убедить Нику пройти рядом с собакой, несмотря на то, что цепь была не настолько длинной, чтобы пес мог дотянуться до де-



вочки. Только после того, как папа взял Нику за руку, она осмелилась пересечь двор и даже протянула Полкаше руку.

Наверняка всем знакома подобная ситуация. Если родители берут ребенка за руку, то он даже не задумывается, грозит ли ему какая-то опасность. Это может показаться удивительным, но ребенок, держась за руку своих родителей, способен совершить невероятные подвиги. Главным и важным для него в этот момент является мысль: я не один — меня держит за руку тот, которому я полностью и безотказно доверяю.



развивается, он верит в свои способности и не боится начинать что-либо новое и экспериментировать в положительном смысле этого слова.

Если родители уделяют своим денедостаточно

внимания, те нередко пытаются обратить их внимание на себя негативными формами поведения. Конечно, это подрывает в родителях чувство уверенности в своем ребенке, хотя, в конечном счете, именно они стали причиной такого поведения.

Самым большим препятствием к появлению и развитию чувства доверия у ребенка являются невыполненные обещания родителей. И неважно, что утренняя прогулка не состоялась потому, что на улице шел дождь (ведь мама обещала!).

Во время моей практики в детском саду я неоднократно была свидетелем того, как родители утром давали ребенку какое-либо обещание в надежде, что ребенок об этом забудет к вечеру, когда родители придут за ним.

Даже если вы просто сообщаете своему ребенку о каком-либо предстоящем событии, он воспринимает это как обещание; он ожидает, что все случится именно так, как вы ему об этом сообщили. И если у вас возникает надежда, что ребенок не ждет исполнения обещанного, что он забыл о нем, — это верный шаг к потере доверия к вам.

Поэтому, чтобы укрепить в ребенке доверие к родительскому слову, необходимо серьезно относиться к своим обещаниям и осторожно - к формулировкам. Ребенок должен понимать, что если мы даем ему какое-либо обещание, пусть это даже будет все та же утренняя прогулка, могут возникнуть некоторые препятствия, преодолеть которые не под силу даже родите-

> лям. И в этом случае правильнее было бы сказать: «Завтра утром, если у нас будет время (или если будет хорошая погода), мы пойдем на прогулку». Вы убедитесь, что в таком случае первый вопрос, кото-

рый задаст вам ребенок утром, даже если он еще мал, — есть ли у Вас сегодня время или хорошая ли сегодня погода.

Другая сторона доверия — это ваше доверие ребенку. Конечно же, соответственно его возрасту. Ребенок должен постоянно пребывать в уверенности, что вы доверяете ему, что он полноправный и наделенный полнотой ответственности член семьи.

Доверительные отношения в семье возникают не сами собой. Это продолжительный путь воспитания не только детей, но и собственного сердца. Доверие в семье развивает в ребенке чувство ответственности не только за самого себя, но и за окружающих. Он обретает уверенность в своих собственных силах и умениях, становится самостоятельной личностью, на которую можно положиться. Самый лучший способ воспитать эти качества - идти дорогой доверия, сделать так, чтобы взаимное доверие стало неотъемлемым главным качеством нашей повседневной жизни.



Без доверия

семья не может

существовать

сестра М. Софья Спицына, ISSM

## Ребенок или олимпийская медаль?

2004 году легко-**D**атлетка Таша Данверс-Смит достигла своего лучшего достижения в беге на 400 метров с барьерами и была одной из основных претенденток на призовое место на Олимпиаде в Афинах.

Однако после того как обнаружилось, что Таша беременна, они с мужем Дарреллом, который также является ее тренером, решили предпочесть жизнь ребенка мечте об Олимпийских играх в Афинах. Вопреки ожиданиям своего окружения, Таша пожертвовала моментом славы ради маленького Хадена, которому через четыре года посвятила бронзовую медаль, выигранную в Пекине. Именно он, как она утверждает, вдохновил ее занять место на олимпийском пьелестале.

Спортивные коллеги просили Ташу сделать аборт, напоминая, что она имеет все шансы выиграть золотую медаль. Пресса также была жестка по отношению к ней. Но несколько организаций в защиту жизни поддержали это решение Данверс-Смит.

Американский Институт проблем жизни (LII) присудил ей премию «Герой Сердца», обычно присваиваемую тем, кто встает на защиту невинной человеческой жизни. Исполнительный директор этого фонда Брадли Маттс назвал бронзовую медаль, завоеванную Ташей, огромной победой всех женщин и доказательством полного поражения недоброжелателей Данверс-Смит. «Таша показала женщинам всего мира, что не стоит жертвовать своими неродившимися детьми ради достижения поставленных целей». Маттс подчеркнул, что именно трехлетний сын Хаден вдохновлял Ташу на олимпийские достижения.

«Она сделала однозначный выбор в пользу Жизни, хотя это и значило вре-

менно оставить мечту об олимпийской медали».

Идобавил: «Сейчас она – член эксклюзивного клуба олимпийских чемпионов, у нее растет прекрасный сын. Невозможно не радоваться за нее».



### Парфе с ревенем и творогом

- ревень 750 г
- caxap 150 г
- ванильный сахар 2 ч. ложки
- сливки 250 мл
- творог обезжиренный 500 г фисташки несоленые рубленые 50 г

#### Способ приготовления:

Ревень очистите, нарежьте кусочками. В 100 мл воды всыпьте 3 столовые ложки сахара, вскипятите, положите ревень, сварите до размягчения, протрите через сито и охладите. Творог перемешайте с оставшимся сахаром и ванильным сахаром. Сливки взбейте и смещайте их с творожной массой. В форму для кекса выложите слоями творожную массу и пюре из ревеня, оставив часть пюре для подачи, и поставьте в морозильную камеру на 4 часа.

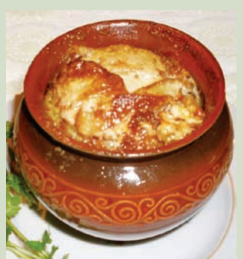


Выньте форму из морозильной камеры за 1 час до подачи и слегка разморозьте в холодильнике. Опрокиньте парфе на блюдо, посыпьте со всех сторон фисташками и оформите оставшимся пюре.

## Жаркое «По-ямщицки»

#### На 3 порции:

- печень (говяжья) 400 г
- сметана (10%) 200 мл
- картофель (средние клубни) 6 шт. лук репчатый (крупная луковица) 1 шт.



#### Способ приготовления:

Печень очистить от пленок и внутренних сосудов. Нарезать на полоски, присолить и обжарить на очень горячей сковороде быстро-быстро, не дольше минуты, только чтобы «схватилась». Лук и картофель нарезать соизмеримыми кубиками (лучше это сделать до жарки печени), посолить, перемешать. В горшочки положить обжаренную печенку, картофель с луком, сверху - сметану (лучше наполовину разведенную сливками). Тушить в духовке в течение приблизительно полутора часов при температуре 200°С. Готовое жаркое посыпать зеленью и подать с солеными огурцами.

Bce

собравшиеся

на площади

преисполнены

радости. Это

одна большая

многоязыкая

семья 99

специальный репортаж Михаила Фатеева

## HABEMUS BEATUS беатификация Иоанна Павла II

Начало на стр. 10

#### Репетипия

Утром в субботу я прихожу к ступеням храма Святого Петра. Здесь назначена репетиция церемонии беатификации. Все, кто будут участвовать в богослужении, должны будут хорошенько все заучить, чтобы было красиво и благочестиво. Чтения прочитают на польском и английском. Воззвания молитвы верных прозвучат на испанском, французском, немецком, английском и русском языках. У каждой группы (чтецов, процессии с дарами, министрантов и многих других) есть отдельный церемониймейстер. Он объясняет, как стоять, как идти, что делать.

А тем временем полным ходом идет оформление богослужебного пространства. Пылесосят ковры и даже кустарники, пилят и красят какие-то деревянные загородки; место, где будет стоять папский трон, затянуто полиэтиленом, а для надежности на нем стоят стулья.

Беатификационный портрет Иоанна Павла II закрыт бежевой материей. Что это будет за изображение, пока хранится в полной тайне. Известно лишь, что это фотография, сделанная папским фотографом Гжегожем Галонзкой, которая еще никогда не публиковалась. Интересно, какого периода эта фотография, молодой ли там Папа или в летах?

Небо затянуто тучами, и время от времени моросит дождь. Как не хотелось бы, чтобы 1 мая была такая погода... Все как один заверяют, что будут молиться Иоанну Павлу II, чтобы день его беатификации был погожим.

Постулатор

Улучив момент, беседую с о. Славомиром Одером, постулатором беатификационного процесса; он весь в напряжении — в конце концов, завтра кульминация его многолетних трудов. «Это были пять лет реколлекций для меня, — говорит он. — Иоанн Павел II как бы беседовал со мной, это была моя личная встреча с ним. Он отвечал мне на вопрос, для чего даны святые в жизни человека, в жизни Церкви, чтобы пристыдить и вдохновить меня. Пристыдить, потому что человек не таков, каким должен быть, и вдохновлять, потому что человек может быть святым».

#### Канонизация

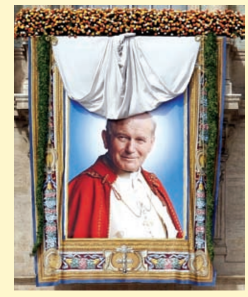
На вопрос, будет ли он заниматься канонизацией Иоанна Павла II, о. Славомир отвечает: «Это будет зависеть от Римской епархии. Мандат, который я получил, предполагает проведение мною и канонизационного процесса. Но это дело будущего. Надеюсь, что кто-нибудь после беатификации получит благодать, которую можно будет признать как чудо, и сообщит об этом в Постулатуру. Затем этот факт будет канонически исследован, и если он будет признан чудом, может быть поднят и вопрос о канонизации».

Репетиция закончилась, тексты молитв выданы. Прощаемся до завтра. Дождь усиливается. Свинцовое небо не оставляет надежд на погожий вечер и ясный завтрашний день. Но несмотря на это, сотни, даже тысячи людей уже часов с пяти вечера стекаются к базилике Святого Петра, чтобы занять место на плошали.

#### Ощущение праздника

И вот опять сталкиваюсь с нехваткой слов и эпитетов. Очень сложно описать царящую здесь атмосферу. Ощущение ожидания большого праздника не покидает нас. Все собравшиеся на площади преисполнены радости. Это одна большая многоязыкая семья. Улыбки, песни, молитвы. В колоннаде группы из Каталонии, Франции и Польши устраиваются на ночлег, раскладывая спальники и матрасы.

Рядом итальянская молодежь дорисовывает плакат. «Lolek ti amo» - выводит девчушка на цветастом куске материи. «Lolek» - так звали Папу, когда



он был молодым, поясняет мне девушка. «Это по-польски, он родился в той стране. Но вообще-то он наш», - говорит она. Своим Иоанна Павла воспринимают все. Вокруг плакаты с признанием в любви к Папе на испанском, французском и каких-то невиданных языках. Всюду звучит музыка. Молодежь, и не только, задорно поет под гитару паломнические песни. Больше всего людей собралось вокруг итальянской группы. Иллюстрируя текст незамысловатыми движениями, все поют: «Giovanni Paolo prega per noi».

Рядом несколько человек читают розарий, глядя на окна Папского дворца, как шесть лет назад, когда Иоанн Павел II тихо уходил к Отцу. Ближе к девяти часам на площади появились полицейские и попросили ее покинуть — занимать места придется с утра. Кто-то передислоцировался на ближайшие улицы, кто-то отправился в Чирко Массимо, где вечером начнется Ночное бдение.

Общественный транспорт в эти дни в Риме жил в необычном режиме — за-

Вокруг Ватикана все забито машинами с польскими номерами – приехали тысячи паломников с родины Папы. Кто-то чистит зубы, выскочив на улицу, кто-то идет поближе к Сан Пьетро, вооружившись красно-белыми флагами.

#### Человеческое море

Я пытаюсь протиснуться к собору Святого Петра с обратной стороны, на 7:30 назначена очередная репетиция. И вот я уже на ступенях главного католического храма мира. От взгляда на площадь захватывает дух. Все пространство заполнено людьми. Тысячи тысяч! Разноцветные флаги, транспаранты на множестве языков. Подобного я еще никогда не видел. Как сообщат позже, в мессе участвовало более миллиона человек.





И знаете, это человеческое море не назовешь толпою.

#### Сестра Мари Симон-Пьер

Среди тех, кто сидит недалеко от меня, — группа братьев из Тезе во главе с братом Алоисом, сестры-сердцанки, которые прислуживали Каролю Войтыле сначала в Кракове, а затем в Риме. Здесь же и сестра Мари Симон-Пьер, французская монахиня, исцелившаяся по небесному заступничеству Иоанна Павла II. Благодаря этому чуду и состоится сегодняшняя церемония. Все стараются сфотографировать монахиню, на нее показывают пальцем, кто-то залезает на стулья или ограждения, чтобы получше ее рассмотреть. Кажется, ей уже давно пора привыкнуть к этому чрезмерному внима-

нию, но улыбчивая француженка очень стесняется и чувствует себя неуютно.

#### Беатификация

Ближе к 10 часам тучи рассеялись, и появилось солнце. Иоанн Павел услышал молитвы! Началось богослужение. Согласно традиции, викарий Римской епархии обратился к Бенедикту XVI с просьбой о причислении к лику блаженных Иоанна Павла II. В ответ, не скрывая

улыбки и радости в голосе, Папа прочитал на латыни молитву беатификации. Заиграла музыка, и полотно, скрывавшее портрет, поползло наверх. Скажу честно, я очень боялся увидеть там фотографию престарелого Папы. Но с балкона на фасаде базилики Святого Петра на меня смотрело задорное лицо достаточно молодого Иоанна Павла II.

#### Слезы радости

Эмоции захлестнули всех присутствующих на площади. Кто-то аплодировал, кто-то восклицал, но большинство плакали от радости. Рядом со мной стоял немец Питер, крепкий мужик, директор какого-то благотворительного фонда, его семья была очень дружна с Иоанном Павлом. Слезы текли по его суровому лицу, он даже не старался их утирать.

Монахиня-сердцанка, из тех, кто всегда был рядом с новопровозглашенным блаженным, тихо стояла, всматриваясь в портрет Папы. Было видно, что она молится. Перед мессой она сказала мне, что даже не надеялась дожить до беатификации и очень рада, что это произошло при ее жизни.

Сотни тысяч собравшихся на площади, миллионы следивших за происходящим по телевизору, слушая по радио, смотря через Интернет радовались встрече со своим Папой уже в новом качестве!

Пересказывать проповедь Бенедикта XVI на этой мессе, наверное, бессмысленно, ее уже неоднократно перепечатывали и цитировали. Мне почему-то больше всего запомнились слова: «Он помог нам не бояться истины, потому что истина — это гарантия свободы».

То, что на этой мессе одно из воззваний Молитвы верных звучало на русском языке, весьма примечательно. Российская католическая община ничтожно мала по сравнению с католиками Литвы, Украины, Китая, Японии...

Русский язык на этом богослужении, которое смотрели миллионы людей во всем мире, — это знак, это честь для нашей маленькой Поместной Церкви. Это не только дань неразделенной любви Иоанна Павла II к России, но видимый образ того, что Рим помнит о нас, ценит нас, заботится о нас.

Все воззвания Молитвы верных были написаны на основе энциклик Папы Иоанна Павла II. Текст на русском звучал следующим образом: «Да последуют правители народов и наций зову социальной заботы Церкви, да осознают необходимость жить по Евангелию жизни». Не кажется ли вам, что эта интенция является весьма символичной для нашей страны?

Был, кстати, и еще один русский акцент в этом богослужении. В хоре Сикстинской капеллы, певшем на мессе, был мальчик Паша из семьи русских католиков восточного обряда, живущих в Риме.





После мессы все желающие могли подойти к мощам блаженного Иоанна Павла II, выставленным у главного алтаря базилики Святого Петра, в нескольких метрах от захоронения Первоверховного Апостола. Желающих было столь много, что попасть в собор можно было только выстояв многочасовую очередь. Мои знакомые попали в храм лишь ночью, учитывая то, что они так и не уходили с площади после мессы.

В это же день в базилике Санта Мария Маджоре состоялась благодарственная месса за беатификацию Иоанна Павла II, которую отслужил митрополит Тадеуш Кондрусевич, в сослужении белорусских епископов и множества священников. Это богослужение было организовано специально для паломников из Белоруссии и России. Для тех из них, кто сумел добраться к четырем часам вечера с площади Святого Петра. Тут-то я

и встретился с паломниками из Москвы и Калининграда. Было приятно пообщаться и поделиться впечатлениями.

Месса совершалась на трех языках: белорусском, русском и польском. И на трех же языках митрополит Тадеуш произнес проповедь. В начале он рассказал о том, как впервые услышал весть об избрании Папы-славянина, будучи еще студентом семинарии в Каунасе: «Уже после вечерней молитвы и после отбоя, когда всех обязывает молчание, мой однокурсник пришел ко мне и прошептал на ухо: «Войтылу избрали». Ему сказал об этом дежурный, который услышал по радио. А приемник дозволялось иметь только дежурному. Так случилось, что на следующий день дежурным был я. Теперь я официально мог пользоваться радио. Действительно, все радиостанции передают: «Войтыла был избран Папой Римским»! Я этого никогда не забуду! Множество людей приходило в семинарию. Всем хотелось поделиться радостью. Теперь у нас Папа, который знает ситуацию, который жил и работал в системе соцлагеря, в коммунистической системе. Как Высоцкий пел: «Из наших, из славян».

#### Папа всегда с нами

Обращаясь к русским паломникам, митрополит рассказал старый анекдот про Папу и раввина. Чтобы позвонить Богу из Ватикана, раввину пришлось заплатить 50 евро, в то время как Папа, оказавшись в Иерусалиме, заплатил всего 5, поскольку там звонок Богу осуществляется по местному тарифу. Владыка отметил, что теперь Иоанну Павлу II не надо звонить Богу, поскольку он и так может лицезреть Его. Да и нам не надо искать какого-то особого телефона, чтобы связаться с Папой. Он всегда с нами, и теперь мы можем обращаться к нему с молитвой.



Михаил Фатеев читает Молитву верных на русском языке

На этой мессе я подумал, что в одной из главных святынь католического мира совершается богослужение на русском языке епископами и священниками из стран, где еще пару десятилетий назад Католическая Церковь была практически полностью уничтожена. Это невероятное ощущение! Это настоящее чудо, свершившееся благодаря блаженному Папе. Это и ответственность, лежащая на каждом из нас.

#### Папа любил Россию

Архиепископ Павел Пецци, беседуя об Иоанне Павле II, сказал очень важные слова: «Поскольку Папа любил Россию, на нас лежит особая ответственность. То, что он не смог сделать сам в связи с тем, что ему не удалось приехать в Россию, можем сделать мы. Мы, живущие здесь, можем осуществить его мечты, его глубокое желание встретиться с русским народом».

Рим еще долго праздновал беатификацию Папы Войтылы. Была благодарственная месса на площади Святого Петра. Различные концерты, выставки, мероприятия... Паломники потихоньку покидали Вечный город.

#### Быть свидетелями Надежды

Отправился домой и я. Интересно, что когда я летел в Рим, финны не понимали меня, когда я рассказывал, что еду на беатификацию Иоанна Павла II. На обратном пути, видя, что я везу календарь с блаженным Папой, ко мне подходили обычно сдержанные скандинавские стюардессы и интересовались, «как там было на беатификации». Теперь на нас, католиках, как бы высокопарно это ни звучало, лежит ответственность «быть свидетелями Надежды» в этом мире, «без страха называть себя христианином, принадлежать к Церкви, говорить о Евангелии», подобно тому, как это делал наш Папа.



м Непорочного Сердца №3 (6) / июнь, 201

## ДОРОГИЕ РЕБЯТА!



Давайте вместе сделаем подарок Деве Марии. Для этого мы приготовим соленое тесто. Его рецепт прост: стакан муки, стакан соли

мелкого помола, полстакана воды и столовая ложка крема для рук. Поставим тесто на 2-3 часа в холодильник, чтобы оно стало эластичнее, и начинаем творить.

Сегодня мы сделаем сердце. Начнем с того, что нарисуем на бумаге эскиз (можно использовать готовую открытку), а потом вложим его в прозрачную папочку. Теперь выкладываем тесто прямо на папку, повторяя изображение. Сделаем «чешуйки», скатывая шарики, а потом расплющивая их между ладошками. Чешуйки выкладывают начиная с нижней, ряд над рядом.

Сердце готово. Теперь нужно его украсить. Мы сделаем розу. Для этого скатаем шарик и придадим ему каплевидную форму. Это будет середина цветка. Теперь приготовим лепестки. Делаем шарик и кладем его в пластиковую папочку. Сильно надавливаем или раскатываем скалкой до максимально тонкого состояния. Теперь аккуратно отделяем получившийся листик от пластика и оборачиваем в него нашу «капельку». Толстая часть становится основанием цветка, а остренькая часть «капельки» станет сердцевиной. Так делаем 4-5 лепестков. Крепим розочку к фону. Отгибаем лепестки и стеком аккуратно надрезаем

> капельку, чтобы получилась сердцевина, максимально похожая на настоящую.

Ставим поделку в духовку, разогретую до температуры 90 градусов, на 3-4 часа. Затем раскрашиваем наше сердечко. Здесь можно использовать любые

материалы, даже фломастеры. Все зависит от вашей фантазии.

Если вам не хочется раскрашивать получившееся сердечко, можно еще на стадии запекания придать ему цвет: смазать молоком, чтобы оно стало матовым, или яйцом, чтобы сердце стало золотым. А можно сразу лепить из цветного теста. Для этого вместо простой воды добавьте в муку и соль воду, подкрашенную гуашью или пищевыми красителями.

Пресвятой Деве будет приятно получить такой красивый подарок, тем более что в него вложены частичка вашей души и тепло ваших рук.

## МОЛИТВА

Дорогие друзья! Сегодня я поздравляю вас с окончанием учебного года! Вот и начались долгожданные каникулы.

Разъехались на все лето друзьяодноклассники, а наши учителя и воспитатели могут, наконец, немножко отдохнуть от наших шалостей.

Давайте сегодня вместе помолимся за всех тех, с чьей помощью мы каждый день узнавали что-то новое, за всех, с кем болтали на переменах, получали двойки и пятерки:

## Молитва за учителей и воспитателей

Боже, Господи наш! Нашим родителям помогают учителя и воспитатели, отдающие нам свои силы и здоровье. Благослови их, Отче, сохрани их в здравии и соделай, дабы они любили свои профессии, видели плоды своих стараний, и могли однажды лицезреть Тебя в небе. Аминь.



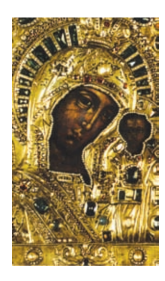
Молитва за одноклассников и друзей

Боже, Ты велишь нам любить всех, ведь все мы — дети Твои. Воззри на нас, друзей, подруг и одноклассников. Мы вместе ходим в школу, вместе бываем в церкви, вместе играем. Соделай, Боже, дабы между нами царило согласие, дабы мы помогали друг другу в учёбе и других нуждах. Мы хотим быть Тебе в радость и однажды возрадоваться вместе с Тобою в небесном доме. Аминь.

До новых встреч! С любовью, ваша Селина

34

## ИКОНА КАЗАНСКОЙ БОЖИЕЙ МАТЕРИ. ИЗ РИМА В РОССИЮ



Присутствие в Риме Твоего святого Казанского образа говорит нам о глубоком единстве между Востоком и Западом в этом мире

🔃 июне 1579 года пожар полностью истребил Казан-**В**ский Кремль, Спасо-Преображенский монастырь и всю северо-восточную часть посада. Вскоре после этого десятилетняя девочка Матрена рассказала родителям, что видела во сне Божью Матерь. Рассказу девочки не поверили, но после второго явления Матрена пошла на пожарище и в указанном месте нашла икону, завернутую в полуистлевшую ткань. Удивительно яркий, словно только что написанный на кипарисной доске образ представлял собой изображение Богоматери с младенцем Иисусом, простирающим руку для благословения. В присутствии священнослужителей и городской знати находка была перенесена в ближайшую церковь, а затем помещена в кафедральном Благовещенском соборе Казанского Кремля. Совершилось это событие 8 июля. Ивану Грозному отправили точную копию иконы вместе с посланием, в котором подробно изложили явление Святого образа. Так появился первый список с Казанской иконы, которых впоследствии было множество. Некоторые из них стали чудотворными. Царь повелел основать на месте явления иконы женский монастырь на 40 инокинь. В него торжественным крестным ходом была перенесена и чудотворная икона. Одной из первых сестер обители стала Матрена, принявшая в монашестве имя Мавры.

Из множества икон Богородицы, почитаемых в России, пожалуй, ни одна не распространена в таком количестве списков, как Казанская. К ней чаще всего обращают взоры в бедах, болезнях и тяготах. И все последующие за Ее явлением три столетия Богородица Казанская неустанно помогала просящим Ее заступничества.

Летом 1904 года, в ночь с 28 на 29 июня, из собора Богородицкого женского монастыря были похищены два чудотворных образа — икона Спасителя и икона Казанской Божией Матери. Злоумышленников интересовала не сама икона, а ее драгоценная риза, поэтому чудотворный образ был разрублен и сожжен.

Конечно, народ не мог так просто принять подобный исход, история похищения начала обрастать легендами: та самая, Явленная икона не сожжена; может быть, припрятана до поры до времени, может быть, вывезена за границу? В конце концов, оставалось еще несколько старинных чудотворных списков в Москве и Петербурге.

А Россию уже ждали войны, революции и безбожие. В 20-е годы, вместе с много-

численными шедеврами живописи, скульптуры и ювелирного искусства, страну покинули древнейшие образчики иконописи. Икона Казанской Божьей Матери неожиданно появляется в Англии в 1928 году в собрании богатого ювелира Норманна Вейца, который пребывает в уверенности, что в его руках находится первообраз Казанской Богородицы.

По некоторым данным, в последующие годы икона сменила как минимум трех владельцев. В 1950 г. ее приобрел британский археолог Ф.А. Митчелл-Хеджес. Он жил в английской про-

винции Беркшир, в замке Фарлей. Именно в его замке образ явил свои первые чудеса за пределами России и стал широко известен под именем Казанская Богородица замка Фарлей.

Исследователь, писатель и путешественник, Хеджес был страстным коллекционером произведений искусства. Благодаря ему о Казанской иконе узнали специалисты крупнейшего музея Великобритании, в первую очередь Сирил Бант, который в течение 48 лет был экспертом по византийскому искусству музея Альберта и Виктории в Лондоне. Сирил Бант считал, что явленная в 1579 году икона все время, вплоть до святотатства 1904 года, продолжала оставать-

ся в Казани. Значит, образ, находившийся в Москве и попавший впоследствии, по его мнению, в коллекцию Митчелл-Хеджеса, был хоть и чудотворной, но копией. Исходя из этого, он датирует икону концом XVI в.

В 1959 г. после смерти Фредерика Митчелл-Хеджес владелицей иконы стала его приемная дочь Анна. Митчелл-Хеджес завещал, чтобы святая икона была возвращена в Россию, но при этом не попала бы снова пол контроль коммунистов. Анна передала ее русской эмиграции Америки. Она предложила Американской Православной Церкви купить ее только за стоимость драгоценных камней



В начале 1970 г. отец Карл Пацельт, ректор Центра Фатимской Божией Матери в Сан-Франциско, узнал, что икону собираются продать с аукциона. Началась новая успешная кампания по сбору средств, и 21 июня 1970 г. икона была передана новым владельцам. В последующие 23 года местом ее обитания стала Фатима. Наверное, иначе и не могло произойти. Чудотворный образ, который множество раз появлялся именно там, где решалась судьба России, оказался в маленькой пор-



Божией Матери в Фатиме

сии, о необходимости посвящения России Ее Непорочному Сердцу. В Фатиме для иконы была построена особая часовня в византийском стиле. При ней был организован постоянный прием паломников. Именно в Фатиме иконе было принесено множество новых даров в благодарность за помощь и заступничество, полученные верующими от Матери Божьей после молитв перед святым образом.

13 мая 1981 г. было совершено покушение на Папу Иоанна Павла II. 25 марта 1984 года Папа посвятил Россию Непорочному Сердцу Девы Марии; через некоторое время в нашей стране началась перестройка.

В марте 1993 г. образ Казанской Божьей Матери был привезен в Ватикан и передан Папе Иоанну Павлу II. В течение одиннадцати лет блаженный Иоанн Павел каждый день молился перед образом Пресвятой Девы. Человек, посвятивший свой понтификат, всю свою жизнь Марии, молился об обращении России. Он знал, что скоро Богородица сможет свободно вернуться в страну, посвященную Ей особым образом. Святейший отец очень хотел приехать в Россию, кроме всего прочего, для того, чтобы лично вернуть святыню на родину. В силу различных причин этого не случилось.

26 августа 2004 года икона была готова к отправке в Россию. Перед тем как святой образ был передан делегации,

доставившей икону российским верующим, в соборе Святого Петра состоялась торжественная прощальная месса. Весь мир услышал прощальные слова Папы: «Будь блаженной и почитаемой, о Мати, в Казанской Твоей иконе, в коей Ты, будучи предстательницей и свидетельницей деяний Божиих в истории столь всеми нами любимого русского народа, извечно окружена почитанием и любовию православных верующих... Присутствие в Риме Твоего святого Казанского образа говорит нам о глубоком единстве между Востоком и Западом, длящемся во времени вопреки историческим разделениям и человеческим заблуждениям. Ныне со рвением возносим Тебе нашу молитву, о Дева Пречистая, в то время, когда мы прощаемся с Твоим чарующим образом. Своими сердцами мы сопровождаем Тебя по пути, ведущему Тебя в святую Русь. Пусть этот древний образ Богородицы скажет его святейшеству Алексию II, почтенному Синоду Русской Православной Церкви и всем верующим о расположенности, которую питает к ним правопреемник Петра. Пусть передача этой иконы обозначит для православных стремление и твердую волю Папы Римского идти вместе по пути взаимопонимания и примирения, чтобы ускорить день полного единства верующих, за которое так страстно молился Христос».

21 июля 2005 года икона вернулась в Казань, где и находится до сих пор в Крестовоздвиженской церкви.



## Белый Епископ Фатимы

дной из ключевых фигур Третьей части Фатимской Тайны является одетый во все белое Епископ. Это Святейший Отец, как об этом свидетельствовала сестра Лусия: «Мы не знали имени Папы, но мы знали, что это был Папа, который страдал и вместе с которым страдали мы». Именно поэтому, как писал кардинал Ратцингер, «мы можем увидеть в этой фигуре любого из Пап, так как, начиная с Пия X, каждый из них разделял страдания этого века и стремился пройти как можно больший путь, ведущий ко Кресту».

И всё-таки эти описания особым образом касаются Иоанна Павла II. Возможно, это и послужило причиной того, что Тайна не была раскрыта в 1960 году. Ключом к расшифровке Тайны о Белом Епископе Фатимы явилось покушение на Папу Иоанна Павла II, которое было совершено в Риме 13 мая 1981 года, в праздник Фатимской Божией Матери. Пуля чудом не задела жизненно важных органов.

13 мая 2000 года в Фатиме к лику Блаженных были причислены пастушата. Для этого Святейший Отец прибыл в Фатиму. Его приезд можно расценивать как знак благодарения, принесенного Божией Матери. После покушения 13 мая 1981 года Его Святейшеству совершенно ясно представилось, как именно материнская рука отвела от него пулю, предопределив её траекторию, что позволило таким образом умирающему Папе, пережив агонию, не переступить порога смерти.

Сам Святейший Отец, по-видимому, угадывал себя в образе Фатимского Белого Епископа. В своем выступлении пекардиналами 13 июня 1994 года Папа пояснял: «Мне по-особенному было



дано понять послание Фатимской Божией Матери: в первый раз 13 мая 1981 года во время покушения, и позже, в 80-х годах, когда в странах социалистического блока пал коммунистический режим». В выступлении 13 мая 2002 года в Фатиме, Папа отмечал: «Мне хочется воздать

> благодарение Деве Марии здесь, в Фатиме, где Она предсказала нам времена скорби и печали и просила нас о молитве и покаянии, дабы сократить эти времена. Сегодня я хочу воздать благодарение Небесам за силу свидетельств, которые проявились в этих жизнях. Я хочу возблагодарить Господа за спасение, данное мне 13 мая 1981 года, когда тяжелое ранение оставляло мало надежд на выживание. Также благодарю

блаженную Жасинту за ее жертвы и молитвы о Святейшем Отце, которого она увидела глубоко страдающим».

Во время визита Епископа Лейрийского-Фатимского Папа вручил ему пулю, которая теперь хранится в короне, украшающей статую Фатимской Божией Матери.

После покушения 13 мая 1981 года Иоанн Павел II попросил конверт, содержащий Третью часть Тайны. Правдоподобно, хотя официально не подтверждено, что, читая ту часть Тайны, где говорится о раненом Белом Епископе, Папа громко воскликнул: «Ведь это я!».

## Молитва Святого Ильдефонса Толедского

Изобилие благости Твоего Сына
Прибегаю қ Тебе, единственная Богородица Дева,
и простираюсь, пав ниц пред Тобою,
единственною соработницей Боговоплощения.
Смиряюсь пред Тобою,
Єдинственной, Қто стала Матерыю Господа моего.
Молю Тебя, единственную, ставшую рабою Сына Твоего,
чтобы по ходатайству Твоему изглажены были грехи мои.
Повели, чтобы я был очищен от греховности деяний моих,
и чтобы я мог любить славу добродетели Твоей,
открой мне изобилие благости Сына Твоего.

Ты – соработница Єго в деле моего искупления Надели меня даром возвещать истинную веру Твоего Сына и защищать ее. Даруй, чтобы я мог прильнуть к Богу и к Тебе, дабы я мог служить Твоему Сыну и Тебе, дабы мне быть рабом Єго и Твоим; Рабом Єго, ибо Он – Творец мой, и рабом Твоим, ибо Ты – Матерь Творца моего; Рабом Єго, ибо Он – Господь сил ангельских, и рабом Твоим, ибо Ты – раба Всевышнего; Рабом Єго, ибо Он – Бог, и рабом Твоим, ибо Ты – Матерь Божья; Рабом Єго, ибо Он – Искупитель мой, и рабом Твоим, ибо Ты Его соработница в деле искупления моего.

Тело, Которым Он исцелил раны мои
То, что совершил Он для искупления моего, воистину,
в Тебе соделано было.
Дабы стать моим Искупителем, Он стал Твоим Сыном.
Дабы стать ценою искупления моего, Он воплотился от плоти Твоей.
Тело, Которым Он исцелил раны мои,
Он воспринял от Тебя, чтобы в Нем быть израненным.
Смертное Тело, Которым Он избавил меня от смерти,
Он обрел от Тебя смертной.
Тело, Которым Он истребил мои грехи,
безгрешным получил Он от Тебя.

Природу мою, которую прежде времени, в Себе Самом, Он вознес над ангелами, во славу десницы Отца Своего, Он воспринял - смирив Себя - из Твоего собственного тела. Я - раб Твой Я- раб Твой, ибо Сын Твой - мой Господин. Ты - Госпожа моя, ибо Ты Сама раба Господа моего. Я - раб рабы Господа моего, ибо Ты, Госпожа моя, стала Матерью Господа моего. Я стал рабом Твоим, ибо Ты стала Матерью Творца моего.

Духом Святым Молю Тебя, Пресвятая Дева, да сподоблюсь я, тем же Духом, через Которого Ты дала рождение Иисусу, воспринять Иисуса и хранить Єго. Тем же Духом, чрез Которого Ты зачала Иисуса в Твоей плоти, да сподобится моя душа принять Иисуса



Да одарит меня Дух Святой познанием Иисуса, тот же Дух, Которым Тебе дано было носить Иисуса во чреве и родить Єго, Духом, в Котором Ты провозгласила Себя рабой Господней, даруй мне со смирением провозглашать величие Иисуса.

Любить Иисуса и бояться Его

Тем же Духом, Которым Ты поклонилась Иисусу как Своему Господу и смотрела на Него, как на Своего Сына,

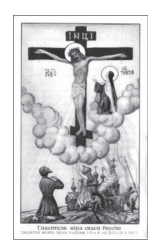
Тем же Духом да возлюблю я Его.

И да убоюсь я Иисуса с тем же почтением, с каким Он, истинно будучи Богом, подчинился Своим родителям.

## Св. Тереза — покровительница России?



о. Александр Бургос



МОЛИТВА КО СВ. ТЕРЕЗЪ ИМЕНИ МЛАДЕНЦА ІИСУСА

 Почитание св. Терезы Малой после ее смерти стало быстро распространяться во всем мире, в том числе и в России. В 1910 г. начался процесс беатификации, тогда же в Лизье пришло письмо от русской девушки: «Я принадлежу русской церкви, мне 13 лет и я люблю вашу Терезу Малую. Я сама начала переводить на русский язык томик вашего издания». Девушка просила монахинь молиться, «чтобы получить чудо обращения».

Одним из первых почитателей Терезы в России стал о. Пий Эжен Невё, который в 1926—36 годах был Апостольским администратором в Москве. В 1912 г. он написал в Лизье: «Известия о святости вашей удивительной сестры Терезы Младенца Иисуса дошли до российской степи». Переписка между Невё и Лизье продолжалась до самой смерти епископа. В Лизье обращались и католики восточного обряда: в 1913 г. они просили фотографии для статьи о Терезе в журнале «Слово и истина». В эти годы стараниями св. Уршулы Ледуховской были переведены на русский два сборника трудов св. Терезы.

#### Революция и нунций в Варшаве

В 1917 г. в Россию вспыхнула революция. В 1919 г. в Варшаву отправляют нунция Акилле Ратти (будущий Пий XI). Он должен был отвечать не только за Польшу, но и за католиков в России. Возможно, тот факт, что именно в эти годы многие преподаватели Духовной академии в Петербурге, спасаясь от коммунистического режима, создали католический университет в Люблине, повлиял на планы нунция создать семинарию для русских. В 1927 г., уже будучи папой Пием XI, он писал о. Мишелю Д'Эрбиньи: «Мы каждый день препоручаем Россию Богу во время Святой Мессы. Всех священников, все исповедников веры, всех верующих - католиков и не только. Во время каждой Святой Мессы мы приходим в Россию вместе с Господом. Каждый день Иисус проходит с нами от Минска до Владивостока, от Тбилиси, до Соловков: мы благословляем, молимся, любим, надеемся вместе и особенно, мы страдаем со всеми ними».

6 февраля 1922 г. Акилле Ратти был избран Папой. Он выбрал имя Пий XI. Сразу после избрания новый папа начинает заботиться о России. 24 мая Святой Престол одобрил молитву о России «Salvator mundi, salva Russiam» (Спаситель мира, спаси Россию); 10 июля, в послании «Apostolica Annus fere iam est» он просит о помощи для России у всех епископов мира.

Сам Папа позже скажет о результате: «Мы были несколько успокоены избавлением от судебного процесса главы иерархии, к сожалению, отделенной от полноты общения с Католической Церковью, патриарха Тихона и эффективностью оказанной ему помощи. Щедрые пожертвования католического мира избавили от голода и ужасной смерти более 150 тыс. детей, которых каждый день кормили наши посланники, пока они не были вынуждены оставить свой милосердный труд, поскольку было предпочтено отправить тысячи невинных на смерть, чем видеть их накормленными из христианской любви» (Ci conmuovono, 02.02.1930).

#### Коллегия «Russicum Sanctæ Teresiæ a Infante Jesu»

Пий XI хотел открыть семинарию для русских в Риме. При этом он глубоко почитал святую Терезу из Лизье, которой доверял многие из своих забот. Он называл ее «Звездой моего понтификата» (речь 11.02.1923). После беатификации Терезы Малой 29 апреля 1923 г. папа был особенно сосредоточен на России - в нашей стране наступило время гонений. Прелат Будкевич был расстрелян 1 апреля Пасхальной ночью на Лубянке, а на следующий день об этом узнали в Риме. Пий XI молился и искал возможности открыть семинарию. В это время из Лизье пришло письмо матери Инессы Иисуса, настоятельницы Кармеля, в котором она предлагала Папе: «Заинтересовать почитателей новой блаженной определенной апостольской деятельностью по Вашему выбору». Пий XI выбирает Русскую семинарию и сразу же начинает сбор пожертвований через Лизье на открытие в Риме семинарии для миссионеров. В 1928 году отец Д'Эрбиньи, благословляя первый камень, свидетельствует о том, что Пий XI «уже пять лет как доверил Терезе эту семинарию». В течение этих пяти лет Пий XI посвящал России многие свои труды, особенно личное участие в комиссии «Pro Russia» и издание энциклики «Rerum Orientalium». Одновременно папа поддерживает почитание Терезы Малой: 17 мая 1925 г. ее канонизируют, а 14 декабря 1927 г. провозглашают покровительницей Миссий.

Две любви Пия XI объединились созданием 15 августа 1929 г. новой коллегии «Russicum Sanctæ Teresiæ a Infante Jesu» просящей над ней покровительства той, имя которой она носит. С этого момента будущее католической миссии в России становится неразрывно связанным с именем святой из Лизье. Цель семинарии — готовить католических священников для евангелизации в России. Многие из них погибли, исполняя свое призвание.

## Молитвы за Россию к святой Терезе

В 1928 г. в Рим из России пришло прошение от монсеньера Невё о редакции молитвы, в которой говорилось об ужасных страданиях христиан в России. Монсеньер просил о том, чтобы эта молитва постоянно читалась в монастыре в Лизье. Изучив проект комиссии «Рго Russia» о. Мишель Д'Эрбиньи создает два текста. Первый, посвященный Святой Троице, был сразу одобрен Святым Престолом, но почти никогда не использовался. У второго, посвященного

святой Терезе, со временем сложились длинная и короткая формулировки. Длинная получила одобрение 12 марта 1928 г., но только для использования кармелитками. Короткая формулировка была отредактирована в мае 1929 г. и одобрена 19 августа, после изучения комиссией «Pro Russia» и лично Папой. Эта короткая молитва впоследствии распространилась по всему католическому миру с помощью Папы, комиссии и Кармеля.

Комиссия опубликовала молитву в «Acta Apostolicae Sedes», таким образом, она стала известна всем епископам. Были изданы иконки с молитвой. Отпечатано 250 тыс. экземпляров на разных языках, в том числе и на русском. Из Лизье кроме молитвы по всему миру распространяется «Духовный букет роз» за Россию, посвященный святой Терезе Младенца Иисуса.

Кроме этого в 1930 г. возникает идея акции «Молитва за Россию». Сам Святейший Отец вместе с Д'Эрбиньи решает, как это будет происходить. Он сам будет служить мессу в базилике св. Петре, в день св. Иосифа, 19 марта. Пий XI хочет, чтобы всем стало ясно: «Святой Отец молится за весь русский народ, за всех, кто страдает по религиозным причинам» (не только за католиков). Он хочет, чтобы свершилось всемирное единение: «Целый мир, в этот день или в любое другое торжество, епископы, священники и все верующие объединились бы в молитве с этим намерением». Для того чтобы подготовить праздник, Святейший Отец отправляет письмо римскому Кардиналу-Викарию, поручая ему оповестить об этом весь католический мир. Речь идет о важнейшем документе «Сі commuovono» от 2 февраля 1930 г., который мы проанализируем позже.

Месса была совершена с большой торжественностью. Собралось около

50 тыс. верующих, пели григорианские, церковно-славянские песнопения, «De



Profundis» за всех убитых и погибших в заключении, и литание «Всем святым» с мольбой к св. Иоанну Златоусту и св. Терезе. В брошюру, изданную к мероприятию, была включена молитва к св. Терезе на латинском, итальянском и французском. Ее старались разослать по всему миру, всем тем, кто хотел соединиться с папой в молитве, но не мог быть в этот день в Риме.

Богослужение 19 марта 1930 г. не стало разовой акцией, молитву подхватили в различных движениях, участвуя в которых многие католики продолжали молиться за Россию к св. Терезе в течение многих лет. Самым популярным из этих движений, несомненно, стало «Причастие католических детей за русских детей», неофициально поддерживаемое Святейшим Отцом. Каждый год, всю неделю, на которую выпадало 8 мая (годовщина Первого причастия Терезы Малой), тысячи детей принимали причастие и посвящали его спасению русских детей. В то же время, в 1930 г., комиссия «Pro Rusia» утверждает молитву для верующих Восточного обряда: «Тропарь в честь св. Терезы Младенца Иисуса».

## «Основной Закон» единения между Терезой и Россией

Как было сказано выше, чтобы подготовить акцию молитвы 1930 г., Пий XI

написал письмо к римскому кардиналу-викарию. Документ, первый русский перевод которого можно найти на сайте нашего журнала, еще раз показывает всю любовь Пия XI к России: «Мы глубоко расстроены постоянно повторяющимися и все более ужесточающимися святотатствами и кощунствами, против Бога и против душ многочисленных народов России, которые дороги нашему сердцу, а также страданиями преданных и щедрых сынов святой Римской апостольской католической Церкви, преданность и щедрость которых доходит до героизма и мученичества». Папа

объясняет, что месса за Россию будет служиться «во исцеление многих душ, подвергнутых столь тяжким испытаниям и для облегчения страданий дорогого нам русского народа, дабы его великие мучения наконец закончились и дабы отдельные люди и целые народы поскорее вернулись в единую Господню овчарню единственного нашего Спасителя и Освободителя Господа Иисуса Христа».

Все эти намерения папа доверил св. Терезе, поручив ей религиозное будущее России:

«После того, как мы просили Его Святейшее Сердце о прощении и сострадании для жертв и их палачей, мы будем умолять Пресвятую и Пренепорочную Деву Марию, Матерь Божью, ее целомудреннейшего мужа Святого Иосифа, покровителя Вселенской Церкви, особых покровителей России святых ангелов, святого Иоанна

Крестителя, святого Николая, святого Василия, святого Иоанна Златоуста, святых Кирилла и Мефодия, вместе со всеми другими святыми, а особенно со Святой Терезой Младенца Иисуса, которой мы особым образом вверяем эти души».

Некоторые посчитали это провозглашением св. Терезы покровительницей России. На самом деле, данный текст нельзя интерпретировать подобным образом. Но, вслед за Владимиром Ильиным, мы можем назвать св. Терезу «заступницей и молитвенницей за землю Русскую». Кроме того,

вся эта история подтверждает, что св. Тереза является особой заступницей и покровительницей миссий в России. Будем хранить память о святой Терезе Младенца Иисуса и продолжать молиться за Россию по ее заступничеству, как это делали тысячи людей и сам Папа в XX веке.



На таких листочках верующие указывали, сколько они совершили молитвенных практик, добрых дел, жертвуя их св. Терезе Малой за Россию

#### Эпилог

История любви между Терезой и Россией не закончилась во времена Пия XI. Об этом свидетельствуют два полных перевода тру-

дов св. Терезы, посещение России реликвиями св. Терезы, которое прошло во всех наших приходах в 1998 году, публикация различных биографий и любовь россиян, особенно католиков, которую они питают к этой святой, продолжающей проливать дождь из роз на русскую землю. Но эта тема для отдельной статьи.

## дом Непорочного Сердца №3 (6) / июнь, 2011

## Перед кем встать на колени?

Тогда я понял: мне нужен посредник, перед которым я бы встал на колени **99**  Судьба журналиста жестока. Порой ради нескольких строчек, ради интересного факта, горячего комментария тратишь уйму времени и сил. Оперативнее коллег и конкурентов выдаешь яркий, острый репортаж, а через пару дней о нем уже никто и не помнит. Вчерашний день! Сегодня на топе уже другие события и проблемы!

Если печатный текст остается на пожелтевших страни-

цах никем не востребованных газет, пылящихся в библиотеках, то где они, радио- или телерепортажи? В эфир, в воздух улетают хлесткие слова, и через секунду их уже нет. Все произнесенное остается жить в лучшем случае в воспоминаниях тех, кто в эти секунды настроился на соответствующую волну одной из множества радио- или телестанций. Где вы, кумиры еще совсем недавно минувших времен?! Те, кто своими словами, своими интонациями заставлял сильных мира сего хвататься за сердце?

Кто из нас помнит Андрея Черкизова, журналиста «Эха Москвы» и «того» HTB? А ведь его программ ждали, откладывали дела и вслушивались в немного забавную манеру вести монолог перед микрофоном...

Емко и ярко формулировал свои мысли этот колоритный мужик. «Весна 97-го года. Предпасхальная, по православному календарю, неделя. Предположим, четверг. Я отработал утренний эфир на НТВ и понял, ничего еще не подозревая про свой диабет, что если немедленно не кину в рот какой-никакой пирожок, то поубиваю все человечество.

На первом этаже «Стаканкина», возле больших лифтов, в здоровенном коридоре, тогда торговали всяческими печеными вкусностями.

Я ринулся к тому столу... А там — народа до кучи.

Поняв, что мне не выстоять, я обратился, как и положено, к первому человеку в очереди:

Простите, вы не позволите мне купить один пирожок?



 Пожалуйста, — сказала дама, — но купите заодно и кулич: скоро Пасха.

- Спасибо, - ответил я, - но я свою отметил неделю назад. Я - католик.

Ой, извините, — смутилась собеседница. — А я думала, что вы — христианин.
 Мило, но неприятно».

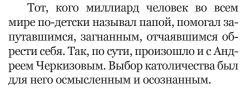
История из тех, которые случались с каждым российским членом Вселенской Церкви, остающимся на Родине в роли экзотического религиозного меньшинства. Мы своей численностью намного меньше статистической погрешности. Может, поэтому с радостным удивлением находим «своих» среди тех, кто является более или менее заметной фигурой?

Как писал сам Черкизов, «я католик совсем не воцерковленный. Иногда, и то за границей, я могу прийти в храм, помолиться. Очень редко — исповедаться». Да

и то, что этот бородач — католик, все узнали совершенно случайно. Когда он высказался в эфире, а потом и написал удивленную заметку, выразив недовольство тем, что Иоанна Павла II не пускают в Россию.

Голос его не был услышан теми, к кому обращался журналист. Или, вернее, был услышан, но не принят к сведению. «По опросам ФОМ православными себя считают 58 процентов опрошенных, неверующими— 31 процент, принадлежат иным христианским конфессиям— 2, мусульманами— 5 процентов. Но и два процента— это тоже люди», — писал Андрей Черкизов.

Папа в Россию не приехал. Российские католики сами ездили к нему — в Рим, в Польшу, на Украину, в Казахстан, в Прибалтику, на Филиппины или в Америку... То, что Папа не смог заглянуть в Россию, не проблема российских католиков, скорее беда страны, упущенная её руководителями возможность.

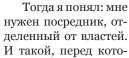


«В Вильнюсе я стал временно работать великим князем Владимиром. Только для себя. Я разобрался, что я — христианин. Я отчетливо признался себе, что мне не нравится дешевая церковь. И мне для общения с Господом нужен посвященный, а не избранный посредник.

Но и автокефальное православие меня не устраивало напрочь: оно было всегда с властью; всегда было с государством.

И еще: оно было практически все — в погонах. И потом — не люблю я в храме стоять. Я в храме сидеть люблю. И очень люблю готику. И не трогают меня за-

стывшие плоскостные изображения. А вот Микеланджело, его «Страшный суд», а вот Леонардо и его «Тайная вечеря»...



рым я бы встал на колени. Перед Иоанном Павлом II встал бы...

И я пошел в собор Святой Анны, который Наполеон хотел увезти из Вильнюса на ладони. Подошел к священнику и попросил меня крестить».

История обращения Андрея Черкизова похожа на истории духовных поисков немалого числа российских католиков. Ломавший перегородки и стереотипы, Иоанн Павел II для многих стал тем, кого принято называть нравственным авторитетом.

Кто знает, может быть, там, в обители Небесного Отца, эти два человека — Папа и Андрей Черкизов — встретятся? Там этому ни одна мирская власть помешать уже не может.



Михаил Фатеев



## Дом Непорочного Сердца №3 (6) / июнь, 2С

## Задание быть художником

Божественное дыхание Духа Святого встречается с гением человека и пробуждает его творческие способности

Замечательный поэт Осип Мандельштам так охарактеризовал свое видение христианского искусства: «Это всегда действие, основанное на великой идее искупления. Это бесконечно разнообразное в своих проявлениях «подражание Христу», вечное возвращение к единственному творческому акту, положившему начало нашей исторической эре. Христианское искусство свободно. Никакая необходимость, даже самая высокая, не омрачает его светлой и внутренней свободы, ибо прообраз его, то, чему оно подражает, есть само искупление мира Христом. Итак, не жертва, не искупление в искусстве, а свободное и радостное подражание Христу — вот краеугольный камень христианской эстетики...»

Юный студент-филолог, поэт Кароль Войтыла — блаженный Папа Иоанн Павел II — всей своей жизнью показал нам, что не только христианское искусство, но каждое мгновение существования христианина — это свободное и радостное подражание Христу. Получив ответственнейшую миссию управления кораблем Христовым, он не разучился удивляться и радоваться плодам фантазии и рук человеческих. И находил время на то, чтобы совершенствовать один из многочисленных даров, полученных им от Господа, — поэтический. Папа видел особую миссию, доверенную Богом творческим людям.

Мы хотим познакомить вас с его взглядом на природу вдохновения. Попробуем понять, какое место отвел Господь художнику в этом мире.

4 апреля 1999 года, в день Пасхи Господней, Папа Иоанн Павел II провозгласил Послание людям искусства, которое начиналось словами из Книги Бытия: «И увидел Бог все, что Он создал, и вот, хорошо весьма» (Быт 1.31).

Верховный понтифик сказал: «Глядя в третье тысячелетие, я хотел бы пожелать, чтобы вы могли в изобилии получать дар творческих озарений, в которых коренится всякое создание подлинного искусства». В тот день он говорил не только как богослов, но как актер и поэт; он обращался не просто к пастве, но в первую очередь к «собратьям по перу».

Наверное, не надо быть лингвистом, чтобы понять происхождение слова «вдохновение». Однако на протяжении всей истории человечества художник, стоя у пустого холста и держа в руке кисть, которая вот-вот на-

несет первый мазок будущего шедевра, или поэт, сидя у белого бумажного листа и чувствуя, как выстраиваются в голове стройные ряды слов, чтобы вскоре стать поэмой или романом, спрашивали себя: «Откуда? Почему это дано мне? Что такое вдохновение?»

Блаженный Иоанн Павел II знал, что это такое — непреодолимая тяга художни-

ка к созиданию. Знал и сумел объяснить нам: «Дух — таинственный Художник Вселенной. [...] Всякое подлинное вдохновение содержит в себе как бы след того «дыхания», которым Дух Святой пронизывал дело Сотворения с самого начала. Преступая таинственные законы, которые правят Вселенной, Божественное дыхание Духа Святого встречается с гением человека и пробуждает его творческие способ-

ности. Оно устанавливает связь с человеком через своего рода внутреннее откровение, которое содержит в себе указание на добро и красоту и пробуждает в человеке силы ума и сердца, чем дает ему способность обрести тот или иной замысел и наделить его формой в произведении искусства. В этом случае с полным основанием, хотя и в налогическом плане, можно говорить о «моменте благодати», поскольку человек обретает возможность некоторой опытной встречи с Абсолютным, которое бесконечно превосходит его...»

Тогда, ощутив в себе это «дуновение», человек с новой силой осознает, что создан «по образу и подобию Божию». В этот момент он сам начинает чувствовать себя творцом. Но какая разница между творцом и художником? Вот как Папа отвечает на

это вопрос: «Тот, кто сотворяет, сообщает само бытие, выводит нечто из ничего, ех nihilo sui et subiecti, как говорится по-латыни, и это действие в строгом смысле может быть отнесено исключительно к Всемогущему. Земной же творец использует нечто уже существующее и придает ему форму и значение. Такая деятельность присуща человеку как образу Божиему.

Ибо Библия констатирует, что Бог сотворил человека, мужчину и женщину, «по образу Своему» (Быт 1.27), после чего прибавляет, что Он поручил владычествовать над землею (см. Быт 1.28). Это было в последний день Творения (см. Быт 1.28, 31). В предыдущие дни Бог, как бы отбивая ритм космической эволюции, творил Вселенную. В конце Он творит человека как

самый благородный плод Своего замысла и подчиняет ему видимый мир, словно огромное поле, на котором человек может проявлять свои творческие возможности».

Иоанн Павел II уверен, что именно тогда, доверяя человеку мир, Господь дал ему самое важное задание: «Бог призвал человека к существованию, вверив ему задачу быть творцом. В «художественном творчестве», как нигде больше, человек открывается как «образ Божий». Он исполняет эту задачу, работая с изумительным «веществом» собственной человечности и тем самым осуществляя свою творческую власть над окружающим миром. Бог-Художник, благодатно нисходя к художнику-человеку, наделяет его искрой Своей трансцендентной премудрости и призывает участвовать в Своей творческой мощи. [...]



Екатерина Андреева, литературовед

пус



Поэтому, чем лучше художник сознает свой дар, тем больше он склонен смотреть на самого себя и весь тварный мир взглядом, способным к созерцанию и благодарности, вознося к Богу гимн преклонения. Только так можно до конца понять самого себя, свое призвание и миссию».

А радость обладания этим Божьим даром сопряжена с огромной ответственностью. Блаженный Папа Иоанн Павел II среди немногих осознавал это: «Тот, кто обнаруживает в себе эту искру Божию художественного призвания — призвания поэта, писателя, живописца, скулыттора, архитектора, музыканта, актера и т.д., — одновременно открывает определенную



повинность: нельзя растратить этот талант — его нужно развивать, чтобы он служил ближнему и всему человечеству».

Призвание к искусству несет в себе великую миссию — открывать человеческие сердца для Божьей Любви: «Тот, кто верит, кто любит, кто надеется, в христианском понимании этого слова, вступает в новый мир. Так же и тот, кто со страстью занимается искусством, любовь к которому и талант дал ему Бог... Уже само по себе искусство, по-своему, свидетельствует о том таинственном порыве любви, который от сердца одного человека ведет к сердцу другого.

Искусство — это особенное выражение желания блага своему ближнему, выражение любви, которая обращена к тому глубочайшему, что есть в человеке. Мир без

искусства обречен на то, что станет миром, закрытым для любви» (Иоанн Павел II. Вера и культура. Документы, речи, гомилии. Рим, 1986).

Конечно, можно сказать, что не каждый человек умеет писать стихи и картины, не каждый способен быть актером или музыкантом. «Не все призваны быть художниками в узком смысле этого слова. Однако, по словам Книги Бытия, задача каждого человека — быть художником собственной жизни: он должен в каком-то смысле сделать ее произведением искусства, провозглашенное 04.04.1999)

А теперь откроем окно, чтобы впустить в свой дом звуки и запахи мира — так легче представить себе его грандиозность, так легче понять и прочувствовать то, о чем писал блаженный художник, несший в себе след того «дуновения»:

\*\*

Есть во мне прозрачная страна в блеске озера Геннисарет, лодка, пристань рыбака, тихих волн удары... И толпа, толпа сердец, схваченных Сердцем Единственным: Сердцем самым простым Милосерднейшим! Может, снова — вечер с Никодимом, может, снова — у берега моря, куда прихожу ежедневно, красотою Твоею влекомый... А всё это — вечер с Никодимом, та страна и рыбацкая пристань, бездонная пучина и голос такой близкий, а всё это — исток одного белого белизны чистейшей в человеческом сердце отмечен он кровавым приливом багряного.

Перевод Елены Твердисловой

— Сыне, когда отойдешь Ты, глубины поднимутся в вечность, в которой Мне всё известно.

— Отче, Любовь — это долг вознести себя с Честью.

— Сыне, смотри, рядом с Твоим сиянием колосьев набухших зрелость. День настанет — Твой блеск восприимут, Я почве отдам Твою яркость.

— Отче, смотри, рядом с Твоей любовью взгляд Мой находится, навечно вобрав этот день, а он травою поднимется.

Руки Твои оторвут с Моих плеч...

— Сыне, свидетель Ты умирания, свет Твой, когда настанет тот день, зерну в земле Я отдам для прорастания.

- Отче, руками, с плеч Твоих снятыми, с деревом соединюсь, от коры очищенным, и насыщу пшеницы цвет бледно-светлый тем блеском, которым она колосится.
- Сыне, когда отойдешь, Любовь Моя вечная, Постигнут ли будешь Ты?
- Отче, Я вижу, как вместе с заливом солнечным

Твой взгляд растет, поднимается. Я глаза людей очищаю, что наполнены светом пшеничным.

Перевод Елены Твердисловой

## Сопротивление мысли со стороны слов

Если испытывая недостаток зрения, прорываться станешь сквозь буквы и знаки к тому, что лежит, словно груз, и, как плод, дозревает в словах.

Может, это и есть та самая тяжесть, что почувствовал однажды Иаков, когда гасли в нем звезды усталые, будто у овец его глаза.

Перевод Елены Твердисловой



#### Мысли человека

Молчи об имени. Но с каждым «я» Что всуе изрекается устами, Соотноси все то, что в сердце гибнет, Что движет постоянно человеком И хлад в тепло, ночь в день преображает.

Рождаются другие поколенья, Взвалив на плечи груз страданий

крестных.

Земля отходит от тебя порою В простых заботах, суетных делах.

Я не дорос до остальных людей, Чья правда надо мной, как тяжкий сук. Пытаюсь стать им вровень, но с трудом.

Один лишь образ я ценю и славлю. Мне многого пока недостает. Возможно, слишком многого. Как знать? Молю — мне не давай искать себя. Пусть мыслей след моих песок согреет.

Перевод Александра Махова

Переводы любезно предоставлены Издательством Францисканцев (Иоанн Павел II. Сочинения в 2-х тт., М., 2003).

## і Непорочного Сердца №3 (6) / июнь, 2011

## «Люди и боги» – жизнь в братской любви



Страна: Франция

Год: 2010

Режиссер: Ксавье Бовуа

В ролях: Ламбер Вильсон, Майкл Лонсдейл, Оливье Рабурден,

Филипп Лауденбах, Жак Эрлен, Лоик Пишон и др.

Перед рассветом над маленькой алжирской деревушкой раздаётся звон колокола и нида муэдзина. Колокол собирает в церковь на молитву восьмерых монахов. «Господи, отверзи уста мои. И уста мои возвестят хвалу Твою» — такими словами начинают они свой день. Следуя заповеди святого Бенедикта — «Ога et labora», — молятся и трудятся во славу Господа монахи маленького трапписткого монастыря. Трапписты уже давно мирно живут здесь рядом с мусульманами. Они дружат с жителями деревни, приходят на их праздники, а к доктору брату Люку каждый день выстраивается очередь больных со всей округи.

Но вот деревню будоражат пугающие вести — исламские террористы убили местную девушку. Убили только за то, что на ней не было хиджаба. Вскоре после этого они расстреляли рабочих из Хорватии. Преступления фанатиков множатся. Над деревушкой, как и над всей страной, нависает тягостная атмосфера страха. В рождественскую ночь отряд исламистов врывается в обитель. Им нужен доктор, чтобы лечить раненых бандитов. Мужественному настоятелю брату Кристиану удаётся отстоять старого врача, но кто знает, что принесёт монахам завтрашний день... Местные власти сначала предлагают траппистам поставить возле монастыря армейскую охрану, а позднее настойчиво уговаривают покинуть страну. Брат Кристиан просит монахов самим решить свою судьбу.

Для любого человека совершенно естественен страх перед угрозой насильственной смерти, и, казалось бы, кому нужна здесь жертвенность... «Почему мы должны стать мучениками?» — спрашивает у настоятеля один из монахов. Но как оставить своих товарищей и нищих крестьян без поддержки, как проявить малодушный страх перед насилием, как сбежать ради спасения сво-

ей жизни? Перед лицом смертельной опасности обитателям монастыря нелегко прийти к единому решению. Авторы картины прослеживают, как внешняя угроза нарушает размеренную, спокойную жизнь монастыря. Кто-то из траппистов смиренно встречает происходящее, для других принять ответственное решение очень трудно. Психологическую напряжённость и разделение братья-монахи преодолевают с молитвой и в любви друг к другу. «Я много в своей жизни снимался, но подобного не видел никогда, — рассказывает Ламбер Уильсон, сыгравший роль настоятеля общины. -Удивительно, но то единение, которое переживали наши герои, монахи, пережили и мы, актеры фильма. Фактически с нами случилось то же, что и с ними, но без трагического финала». Торжественной кульминацией фильма под музыку Чайковского разворачивается сцена последнего ужина монахов, напоминающая Тайную Вечерю.

Фильм, завоевавший Большой Приз в Каннах и множество других международных наград, основан на реальных событиях, потрясших Францию в 1996 году. Режиссёр Ксавье Бовуа и сценарист Этьен Комар рассказывают не только о столкновении разных мировоззрений. У христиан здесь не было проблем в отношениях с мусульманами, они с уважением относились к убеждениям и обычаям друг друга. «Между ними установилось дове-

рие, они прислушиваются друг к другу, они нужны друг другу, и монастырь стал гаванью мира, а его двери были открыты для всех», - говорит исполнитель роли доктора Мишель Лонсдаль, сам проведший детство в Северной Африке. Фильм скорее заставляет задуматься о том, как религию превращают в идеологию или политику и какой трагедией может закончиться нетерпимость к иноверцам. «Нас пытаются разъединить, используя предлоги, связанные с религией, — заявляет режиссер Ксавье Бовуа. - Не надо бояться говорить друг с другом, тогда всё будет хорошо. Свобода, равенство и братство — это именно об этом. Хотя мы видим, что во Франции сейчас происходит как раз обратное. Нам говорят: надо бояться».

За последние годы кинозрители несколько раз имели возможность заглянуть за ограду монашеских обителей. Вспомним документальный фильм Филиппа Грёнинга «Великое безмолвие», «Остров» Лунгина, «Братишка» Анджея Бараньского. Людям, живущим в мире, где настойчиво навязывается культ денег, социального успеха, личного благополучия любой ценой, интересно увидеть иноческую, то есть «иную» жизнь в братской любви, в простом труде и молитве. О возможности такой бескорыстной и самоотверженной жизни, посвящённой Богу, талантливо рассказывают создатели фильма «Люди и боги».



Евгений Мартынович





## Чтение Слова Божьего в храме

#### Дорогие читатели!

Многие из вас очень активно участвуют в литургии, совершаемой в приходских храмах. В этой статье вашему вниманию будут предложены некоторые правила, которые могут помочь тем, кто совершает свое служение в качестве чтеца.

Только
во время чтения
вслух можно
заметить
скрытое
богатство
библейского
текста



о. Михаил Цымляков



#### Пятнадцать правил правильного чтения

- 1) Чтение Слова Божьего является одним из многих литургических служений, которые поручаются верным и благодаря которым живет община верующих. Наши разнообразные способности и таланты служат созиданию общины
- 2) То, что сами не смогли понять, нельзя читать другим, поэтому к чтению любого текста надо основательно подготовиться. Хорошо прочитать текст можно только тогда, когда читающий понимает его почти также хорошо, как если бы был его автором.
- 3) Тот, кто только «про себя» прочитал то, что хотел подготовить, очень вероятно, подведет во время богослужения. Только во время чтения вслух можно заметить скрытое богатство библейского текста— его красоту и силу. Чтение вслух позволяет тренировать наш взор, мозг, голос, язык и дыхание.
- 4) Подготовка библейского текста к чтению начинается с разделения его на определенные части. Благодаря этому мы можем хорошо ориентироваться в тексте и лучше его понимать. После первого прочтения вслух библейского текста надо разделить его на части по смыслу и содержанию.
- 5) Запятая в тексте не всегда обозначает паузу. Иногда этот кусочек текста с запятой надо прочитать быстро,

словно этой запятой вовсе нет, а иногда надо трактовать ее как точку или тире.

- 6) Не надо также слишком задерживаться на двоеточии или кавычках, если хотим читать текст так, как его сказали бы те, от чьего лица он произносится.
- 7) Определение правильного логического ударения является не делом везения, а результатом подготовки. Очень часто акцентируется слишком много выражений, в то время как в каждой части предложения, которая имеет свой собственный смысл, можно сильнее подчеркнуть только одно выражение или слово.
- 8) Логическое ударение очень редко падает на прилагательные, отрицания и на конец предложения. В молитве верных также надо избегать утомительного акцентирования прилагательных.
- 9) Во время чтения должна сохраняться мелодика предложения. Наряду с ударением и соответствующим темпом, она дает прочитанным предложениям колорит и собственное звучание.
- 10) Люди слушают не только ушами, но и глазами. Поэтому чтец, выполняющий свое служение, должен обращать особенное внимание на способ хождения, стояния, положения рук, стиль одежды, а также на отношение к самой книге Священного Писания, слова из которого он будет провозглашать.
- 11) Наше дыхание является потоком, который уносит слова. Спокойное, тихое дыхание делает чтеца спокойным и выдержанным, а это передается слушающим. Темп чтения и паузы в таком случае регулируются как бы сами собой.
- 12) Прежде чем чтец начнет читать, он, как опытный телевизионный веду-

щий, бросает взгляд на собравшихся слушателей. Каждую новую мысль начинает с короткого перерыва. Таким образом он завязывает контакт со слушателями, которым Господь служит, открывая их сердца на Свое Слово.

- 13) Наиболее приятным для слушателей является такое чтение, когда чтец, выполняя свое служение, читает и поет грудным голосом, т.е. начинает натуральной глубокой интонацией голоса и так же заканчивает. Это правило относится также к прошениям молитвы верных.
  - 14) Старательное произношение облег-

чает слушателям понимание и восприятие текста, а также показывает, что чтец сам принимает текст в сердце и добросовестно относится к своему служению. С другой стороны, произношение не должно быть искусственным и неестественным, а также не может быть искаженным диалектическими особенностями и ошибками.

15) Пользование микрофоном и усиливающей аппаратурой предполагает наличие определенных знаний, которые надо получить от старших. Эта чувствительная аппаратура должна быть использована благоразумно и деликатно. В противном случае она больше мешает, чем помогает.

#### Молитва чтеца

Господи, я стою перед великой тайной Твоего Слова, которое должен провозглашать другим. Помоги мне быть прежде всего хорошим слушателем и свидетелем Твоего Слова. Очисти мои уста от всякой нечистоты, соделай меня Твоим орудием, чтобы я мог нести Тебя людям в сердце, в ладонях, в устах.

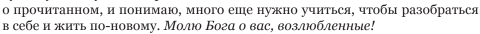
## Письма в редакцию

Слава Иисусу Христу!

С любовью и теплотой моего сердца приветствую Вас дорогие, Богом любимые! Дорогой Отец Александр!

Я приговорен к пожизненному заключению, у нас нет католической духовной литературы, но Бог призвал меня быть преданным католиком.

Сегодня я очень обрадовался, так как получил от Вас два номера журнала. Спасибо Вам большое за духовную пищу и за доброе внимание! Размышляю



С любовью, Денис Ямало-Ненецкий АО

Дорогие друзья! Буду рад принять участие в распространении Фатимского послания посредством помощи с моей стороны в качестве жертвователя. Спасибо вам за Ваш богоугодный труд.

Антон У., Санкт-Петербург

Дорогие друзья!

Я очень ценю ваш журнал. Мне он очень нравится. Наверное, у вас есть финансовые проблемы, ведь когда начинаешь новое дело, всегда не хватает денег. Поэтому я решила отправить вам 3 тысячи рублей. Надеюсь, что это вам поможет. Желаю вам больших успехов и молюсь за вас. С Богом!

Б.А.

## HOREIMA K-WATIMGKOÑ HOGSHEH MATSPH

## КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА «БЕЛЫЙ КАМЕНЬ»

О. Александр Бургос Новенна к Фатимской Божией Матери эта книга раскрывает и объясняет

историю, значение и связь с Россией явления Пресвятой Богородицы в Фатиме в 1917 году.



Максенс
Ван дер Меерш
Жизнь Терезы
из Лизье,
Учителя Церкви
В этой книге ярко
описана жизнь
св. Терезы из Лизье,

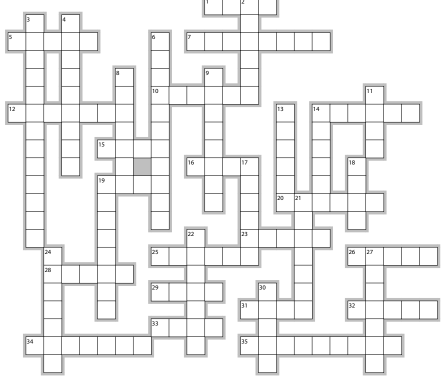
путь» к святости, на основе дневника молодой кармелитки и свидетельств ее современников.



ЕСЛИ ТЫ ЕМУ ПОЗВОЛИШЬ... ЖИЗНЬ СВЯТОЙ Маравильяс Увлекательное повествование на основе писем и свидетельств современников

о жизни святой кармелитки Маравильяс Иисуса. Самая обширная из всех биографий святой.





#### ПО ГОРИЗОНТАЛИ:

2. Птица, которая не возвратилась к Ною. 3. То, что Соломон просил у Бога. 4. Средство общения с Богом. 6. Зверь семейства кошачьих, обитающий в горах. 8. Верная невестка. 9. Вознаграждение или возмездие (по заслугам). 13. Сын Адама и Евы. 17. Город на берегу Галилейского моря. 19. Пророк, обличавший грехи Израильского царства. 20. Жена Авраама. 22. Содержимое ковчега. 24. Пророк, ученик Илии. 25. Животное, послужившее Христу.

26. Ангел бездны. 28. Пророк во времена Давида. 29. Качество, необходимое настоящему христианину. 31. Еврей из Понта. 32. Он использовал в качестве подушки камень. 33. Отец множества народов.

#### по вертикали:

1. Древний музыкальный инструмент. 2. Силач, хвалившийся своей силой. 5. Жители красивейшего и богатейшего морского города. 7. Непослушный сын мудрого царя. 10. Строительный материал для Соломонова

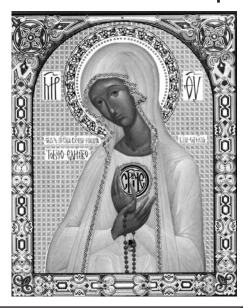
храма. 11. Крупная денежния единица. 12. Область в Палестине. 14. Царь Вавилонского царства. 15. Вождь Израильского народа. 16. Мелкая римская монета. 17. Родина Савла. 18. То, без чего все живое погибает. 21. Его имя значит «мирный». 23. Слово, означающее проклятие, осуждение. 24. Женщина, спасшая свой народ. 26. Столица Греческого царства, где проповедовал апостол Павел. 27. Царь, которого Бог назвал мужем по сердцу Своему. 30. Царица, искавшая мудрости.

#### Ответы на кроссворд из № 5

**По горизонтали:** 3. Сепфора; 5. маловер; 7. заря; 8. Симон; 9. Гихон; 10. Голиаф; 14. мина; 15. фесвитяне; 16. Эгла; 20. Ахаия; 22. Фома; 24. слеза; 26. бездна; 28. саркофаг; 31. гонение; 34. Марфа; 36. Павел; 37. фарисеи; 38. смирна. **По вертикали:** 1. Садок; 2. богослов; 4. отара; 6. утопия; 8. Содом; 11. Иеремия; 12. книга; 13. мехи; 17. арфа; 18. свита; 19. омега; 20. Авраам; 21. иудеи; 23. молох; 25. лев; 27. нива; 28. стезя; 29. Иевус; 30. ордер; 32. обет; 33. олива; 35. Орион; 36. птица.

### Молитва к Фатимской иконе Божией Матери

О, Фатимская Божья Матерь, Чьё материнское послание призывает нас принять свободное участие в спасении людей посредством молитвы Розария, приношения дел покаяния и посвящения нашей жизни Твоему Непорочному Сердцу! Просим Тебя, дабы, подобно трём пастушкам, которым Ты являлась, Ты передала нам благодать, которая и есть Сам Бог, и чтобы, озарённые сиянием Божественной благодати, мы участвовали в обращении народа России к вере, в его объединении в единой Церкви Христовой, в победе Твоего Непорочного Сердца на этой земле, доверенной Тебе особым образом. Просим Тебя о Твоём ходатайстве перед нашим Господом Иисусом Христом, нашим единственным Спасителем, Который с Отцом и Духом Святым есть Единый Господь, Единый Бог и Единая Пресвятая Троица. Аминь.



#### СООБЩАЙТЕ В РЕДАКЦИЮ О БЛАГОДАТЯХ, КОТОРЫЕ БОГОРОДИЦА ДАРОВАЛА ВАМ ПО ХОДАТАЙСТВУ ИКОНЫ ФАТИМСКОЙ БОЖЬЕЙ МАТЕРИ

по адресу: beliykamen@gmail.com

## Полученная благодать

Пути Господни неисповедимы. Мама с сыном совершили переход в лоно Католической Церкви, найдя в ней ту полноту и любовь, которую Вселенская Церковь призвана даровать своим избранным. Православная бабушка была категорически против этого перехода внука и невестки, считая это предательством веры предков. Отношения в семье охладились взаимным непониманием. Тогда мать и сын начали молиться Фатимской Божией Матери перед иконой «Тобою Единство». Однажды, приехав к бабушке, они увидели на стене над ее кроватью миниатюру иконы Фатимской

Божией Матери, которую она приобрела в православном храме и неустанно молилась ей, прося о том, чтобы мир вернулся в семью и любимые родные вернулись в Православную Церковь. Она не знала, что икона является католической. Мир и доверие вернулись в семью. Бабушка поняла, что католики не противники и что все христиане идут к общей цели — единению со Христом. Благодать была получена благодаря молитве у иконы Фатимской Божией Матери. Ибо еще «никто из просящих Твоей милости, ищущих Твоего заступничества не был Тобою оставлен».

## ПРИХОДИТЕ 13 ИЮЛЯ В 13 ЧАСОВ

в приход Святого Иоанна Крестителя в Царском Селе на ежегодное богослужение в честь иконы ФАТИМСКОЙ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

13 июля 1917 года во время явления в Фатиме Богородица говорила о России. В память об этом мы ежегодно особым образом почитаем Фатимскую Икону Божией Матери, находящуюся в нашем Храме.

Если вы не можете приехать в храм, приглашаем вас к молитвенному единению с нами. Молитесь дома перед иконой Фатимской Божией Матери.



#### ПОМОГИТЕ НАМ РАСПРОСТРАНЯТЬ ПОЧИТАНИЕ ИКОНЫ ФАТИМСКОЙ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

Обратитесь в редакцию с просьбой бесплатно прислать Вам иконки и брошюры о Фатимской иконе Божией Матери и потом передайте их своим знакомым

Передайте в редакцию Ваши просьбы к Богородице. Мы положим их к иконе в конце Святой Мессы, которую мы будем служить 13 числа каждого месяца в честь иконы Фатимской Божией Матери, когда это разрешено литургическими правилами.

#### ПЕРЕЧИСЛИТЕ ВАШЕ ПОЖЕРТВОВАНИЕ ДЛЯ РАСПРОСТРАНЕНИЯ ФАТИМСКОГО ПОСЛАНИЯ В РОССИИ

000 «Белый Камень» ИНН 7820302153 КПП 782001001

Р/с 40702810123000002273 в ДО «Пушкинский» ОАО "Банк "Санкт-Петербург" к/с 30101810900000000790, БИК 044030790







Если ты хочещь, чтобы ТВОЙ РЕБЕНОК вырос ХОРОШИМ человеком, отдай его в ВОСКРЕСНУЮ ШКОЛУ